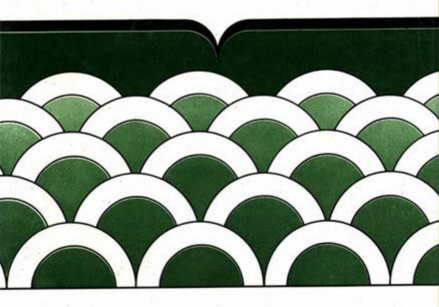
في سُبيل مُوسوعُ فلفث ية

ابنطفيل



وَلروَمِكْتَبْتُ الْفِلِلَكُ

فِ مِنْ جَبْلُ مُوسُوعَــة فَلْسَفْتُــة



ڪائيف (الر*كتور يرفيطفي* فالمرٽي

مَنشَعَات وَ<u>لُ وَمَ</u>كَلَّشَكَ الْفُلْقُلُ



جبيه ختوق النقل والإقتباس وإعادة الطبي محفوظة الدار ومكتبة الهلال طبعة جديدة منقحة 1991

بيروت\_بثر العبد\_شاري مكرزل بناية برج الضاحية ملك دار البحل تلفون : AT-744 \_ AT79AL ص . ب ۲۰-۱۵/۵ برقياً مكوحل

#### مقدمة

لم يكن ابن طفيل الفيلسوف الاسلامي الوهيد الذي عالج التكاره العقلانية مستخدما القصص الرمزية الخيالية الاسطورية لتجسيد تفاعلاته العرفانية ، بل سبقه الى ذلك الكثيرين امثال ابن سينا والفارابي والموان الصفاء وغيرهم من أصحاب المعقول الكبيرة الفاعلة في الافكار وللذاهب والمعتقدات . كل حسب اعتقاده ومذهبه العرفاني في التفكير والسلوك والادراك لماهية الوجود والموجودات ، ولمعرفة الففايا والاسرار القابعة وراء تنظيم وترتيب هذا العالم بما فيه من كاننات ومكونات .

ومما يلاحظ أن الفلسفات القديمة قد عرفت أمثال هذه الاساطير الفيالية في قالب أغبار أو ملاحم،أو قصائد صوروا فيها أفكارهم وسردوها في أساليب تسهل للجمهور الولوج اليها ، والاضطلاع على ما تحمله من ميادى، عرفانية وعقلانية ، وليست أسطورة هوميروس بأن الطفل الذي تركته أنه خشية من والده هرمس ، وملحمة دشور ه ، والولد البتيم ، والفتاة الإلهية وغيرهما من الأساطير سوى نماذج تجسد بعض

الملوم والمعارف الانسانية .

ومن المؤكد أن أصحاب الافكار الابداعية الخلاقة منذ وجود الكون وحتى عصرنا العاضر قد عالجوا الكثير من الأصور القلسقية والاراء العرفانية التي تتفاعل في أعماقهم بواسطة القصص الرمزية الهابقة الى بلورة أفكارهم عن طريق التحليلات والتفسيرات التي تتكوكب في كتبهم ومصنفاتهم الفلسفية او القصصية.

وليست الأراء التي تشير الى ولادة الانسان من تفاعل الارض الا من نتاج عقول بعض الفلاسفة وخيالاتهم الواسعة الهادفة الى تعميم هذه الافكار للتدخل في عقول السلاج من أبناء مجتمعاتهم، وتتكوم كاعتقاد ثابت بأن الولادة الأولى لم تكن عن طريق التزاوج والتناسل الما كانت عن طريق التفاعل الطبيمي في عالم الكون والقساد، والولادة الذاتية.

ومما لاشك قيه أن ابن طقيل قد سلك في قصته دهي بن يقظأن ه نفس المسلك الذي سلكة بعض الفلاسفة والأدباء الذي سيقوه ، ولكن ابن طفيل كسب قصب السبق بما عالج من أذكار ، واستعرض من أراء ، كانت مدار العدل والنقاش في أيامه بين كبار إلفلاسفة والعلماء .

والصورة التي رسمها أبن طفيل وهدف من ورائها الى بيان الانسجام وضرورته بين الدين والفلسفة ، يعطينا الدلالة الواضحة على مدى انشغال عقول علماء المسلمين في ذلك الوقت بالذات ، بالتطورات الفكرية التي دخلت الى صميم الدين الاسلامي ، وكادت تؤدي الى اخراجه

#### عن الطريق العرفاني الذي وضعه الرسول الكريم .

ويقول أحمد أمين : أنَّ القالب القصصى الذي اتخذه أبن طفيل سبيلا لعرضه أرائه الفلسفية فقد درسه غرسية غرمس دراسة علمية عميقة شاملة ، ذهب فيها الى أن هذا الهيكل المام للقسة مأغوذة من دقصة المستم والملك وينشه ، وهي احدى الأساطير التي نسجت حول شخصية الاسكندر الاكبر ، ولا بد أنها كانت معروفة عند أهل الاندلس فتتأولها أبن طفيل وساغها في قالب ر مزي ، وفي هذا يقول غرسية غومس : «وقد وجد ابن طفيل في هذه الفكرة الادبية ذات العيوية المتصلة والتي تبدو مقيقية وأن كانت من نسع الفيال ، السبيِّل ألى عرضٌ نظرية المفكر المترحدّ ونظَرَيات فَلْسَفِيةَ أَعْرَى ، هَذَا وَقَدُ وَرَبَّتِ فَكُرةً الفيلشوف المتوهد في كتابات أبن سينا وابن باجة ، وقد وجد ابن طفيل فيها كذلك وسيلة تتفق مع تفكيره اتفاقاً بديماً ، بل طعت هذه المكايةً نَقُطَة ظُلَّاهُرة استَطَاعَ ابنَ طَعْبِلُ أَنْ يَعْرِع فَيِهَا أفكاره ، ومن هذا نشج هذا التأليف المميل بين تصة شائعة ربين الأنكار الفلسفية ، واستطاع أبن طفيل باسلوبه ألمذب الذي يغيش ابتكارا ومتنطقا وقوة شاعرية أن يخلق منها أثراً من أعظم ما أطلعته العمنور الوسيلي .

وأطرف من هذا أن حكاية الصنم نفسها هي التي أوحت الى «جراسيان» فكرة كتابه المسمى «كريتيكون»: الناقد » . وقد استطاع كل من الأب بـ ومنفذذ بـيلايـو من بـعده أن يظهرا الـعلاقـة الواهبعة بين شخصية اندريبنو التي تردقي قصدة ذلك اليسوعي الأرغوني (أي جراسيان) وبين شخصية حي بن يقظان التي ابتكرها الفيلموف المسلم. ولا نعرف كيف اطلع جراسيان على رسالة ابن طفيل التي لم تنشر في لفة أوروبية الاسنة ١٧٧١م. وقد اثبت غرسية غومس أن كتاب الكريتيكون أقرب الى قصة دالعنم عمنه الى درسالة حي بن يقظان، وأدت به المقارنة بين الكتابين الى القول بان علة هذا التشابه هي أن جراسيان قلد هذه الاسطورة التي التشابه هي أن جراسيان قلد هذه الاسطورة التي غير شك، ومن أدلة ذلك أن مخطوط الاسكوريال غير شك، ومن أدلة ذلك أن مخطوط الاسكوريال أرغونية ترجع الى القرن السادس عشر.

ويلامظ أن القيمة العقيقية لقصة دمي بن يقطان عتبدو واضحة جلية في رموزها واشاراتها العرفانية التي حشدها أبن طفيل للتعبير عما يتفاعل في أفكاره من آراء وابتكارات أدبية رفيعة يجسدها بطل القصة مي بن يقطان بتنسيق عجيب، وتاملات عقلانية فاعلة في أحداث القصة بكاملها، بالاضافة الى الوصف الدقيق، والتشويق في الاشارة والانفعالات الفكرية في تسليل أحداث القصة.

والأنفعالات الفكرية في تسلسل أعدات القصة .
والقعمص الرمزية الهادفة ، أو المدن الفيرة
الفاصلة ، التي صورها المكماء والفلاسفة على
أسس فكرية أسطورية ، ولقعوها بالفيال الواسع
والنزعة العرفانية المالصة ، بدأت منطلقاتها
العقلانية في المشرق ، وتسللت الى المغرب لتفعل

في مجتمعاته فعل السمر والعاجز ، فبدلت الكثير من أفكاره العقلانية ، والسياسية ، والاجتماعية ، والاغلاقية .

واذا حاولنا تقصي الاسباب الكامنة وراء تك القصص والاساطير تبين لنا أن الغاية من كتابتها كانت تبشيرية اصلاحية دينية للدلالة على التوهيد والتجريد والتنزيه ، وعلى ترتيبات المالم العلوي والعالم السفلي بما فيهما من كواكب وأفلاك وأشخاص مع تفاعلاتها مع الطبيعة وما فيها من غرائز وشهوات انسانية .

والتبشير بالغلود النفسي ، واعتبار الجسد شيء معرض للفناء ، من الإسس الرئيسية التي هدفت اليها بعض هذه القصص ، وكذلك بالنسبة للزهد والتقشف والمكاشفة وانتقال النفس الانسانية من حد القوة الي حد الفعل عن طريق الاتصال الذاتي ، واكتساب العلوم العرفانية ، التي تخلص النفس من ماسي الدنيا وما فيها من غرائز شهوانية تقف عائلا بون وصولها الى الكمال والمثالية المطلقة .

وربما استعمل بعض الفلاسفة أمثال هذه التصح للدلالة على حقيقة المذهب أو الدين الذي يدعون اليه ، ويبشرون بعقائده ومبادئه التي قد تكون بلسما للجياة الاجتماعية ، والسياسية ، والاقتصادية التي تتخبط فيها المتمعات في عصورهم .

۱۹۷۹/۷/۱۲ الدکتور مصطفی غالب

#### حياة ابن طفيل وسيرته:

كانت ولادة أبو بكر معمد بن عبد الملك بن معمد بن معمد بن طفيل القيسي سنة • • • هجرية الموافق ١٠٠١ ميلادية في وادي أش قرب غرناطة ، وقضى أكثر أيام حياته الأولى يسدرس ويداوي الناس ، ثم اشتغل كعاجب في غرناطة ، أي كوزير في حكومة غرناطة •

ويقال أنه كان تلميذا لابن رشد ، ولكنه هو نفسه لا يشير الى ذلك • وعمل كاتبا لأحد أبنام عبد المؤمن ، وعلا أمره حتى أصبح طبيبا لأبسي يمقوب يوسف المنصور خليفة الموحدين ( ١١٦٣ ـ معلوة عظوة عظوة عظيمة عده ،

وهو الذي قدم اليه ابن رشد في ظروف معروفة ، ونصح هذا الفيلسوف القرطبي بأن يدون شروحه لكتب أرسطو • ثم تخلى ابن طفيل عن عمله كطبيب للمنصور وتركه لابن رشد ، ولكن مكانته عند السلطان أبي يعقوب ظلت وطيدة وعلاقته به متينة •

ولما قتل السلطان أبي يعقوب يوسف في حسرب الافرنج بالأندلس سنة ٥٨٠ هجرية الموافق 11٨٤ ميلادية وخلفه ابنه أبو يوسف يعقوب المنصور ظل ابن طفيل يتمتع بالحظوة في بسلاط الموحدين ، ولكنه لم يعش بعدد ذلك سرى عام واحد حيث أدركته الوفاة في مراكش سنة ١٨٥ هجرية الموافق سنة ١١٨٥ ميلادية ٠

ويذكر التاريخ ان ابن طغيل صنف في الطب كتبا ، وأنه كانت له آراء مبتكرة في الفلك ، وقد ذكر البطروجي أنه أخذ قوله في الدوائر الخارجية والدوائر الداخلية من ابن طفيل •

ولم يبق لنا من مصنفات ابن طفيل الا رسالة « حي بن يقظان » أو « أسرار الفلسفة الاشراقية » وقد ترجمه بوكوك الى اللاتينية بمنوان الغيلسوف المعلم نفسه ونشره في سنة ١٦٧١ ميلادية -وترجمه الى الاسبانية بونس بويجيس في سنة ١٩١٠ ، والى الفرنسية ليون جوتييه في نفس العام - وتبدأ الرسالة بموجز مفيد هام لتاريخ الفلسفة في الاسلام يمتدح فيها ممن تقدمه ابن سينا وابن باجة والغزالي -

والأساس الفلسفي لهذه القصة أو بالأحسرى الاسطورة الرمزية هو الطريق الذي كان عليه فلاسفة المسلمين على مذهب الافلاطونية الحديثة وقد صور ابن طفيل الانسان الذي هو رمز المقل في صورة حي بن يقطان ( واليقطان هو الله ) وقد هدف ابن طفيل من ورائها الى بيان الاتفاق بين الدين والفلسفة ، وهو موضوع شغل أذهان مفكري المسلمين كثيرا •

## ابن طفيل وخصائصه الفلسفية:

 عكف على بحث النشوء الطبيعي وتطور التفكير في الانسان ، وبيان كيفية تدرج الانسان بالتامل والفكر في المعرفة من الاحاطة بما حوله من عالم المادة حتى يستطيع أن يتصل ، من طريق المقل ، بالله ، ولكن ابن طفيل بعد أن حاول تطبيق هذه النظرية على ذاته عجز عن الاتصال بالله عن طريق المقل ، فانقلب الى التصوف والزهد ليعرف بهما الله .

ومن الملاحظ أن ابن طفيل قد أعجب بالعكمة المشرقية التي ذكرها وبشر فيها ابن سينا في كتابه وحي بن يقظان ، فاعتمد أسلوب المقلاني في توضيح ممالم حكمته المقلانية ، وكناك اهتم ابن طفيل بما قدمه ابن باجة من أفكار عرفانية ، ووافقه على أن المامة خطر على الرجل الفائق الفطرة وكان ابن باجه يحاول نفمهم ما أمكن ، أما ابن طفيل فنفض يده من امكان اصلاحهم .

ومن الواضع ان ابن طفيل قد حاول أن يعرف كل الأمور بواسطة العالم المادي وعالم العلل والاسباب بالعقل ، غير أنه عجز عن ذلك عندما أراد البرهسان على وجسود الله فمارس التصوف وعرف الله من طريق القلب \*

ومما لا شك فيه أن ابن طفيل كان متعمقا في علم الطبيعة ، وفي المعارف العياتية على الأخص - ويستدل من رسالة حي بن يقظان أنه اطلع على أكثر ما تركه اليونان والمرب من الآثار الفلسفية اطلاع بصير ناقد سبر أعماق الحقائق الكامنة ورام المعارف المقلانية -

ولقد أثبت ابن طفيل قدرته على الموازنة بين الأفكار والمفاضلة بينها ، باعتباره من كبار أهل الحق والملم والأدب، ورغم أن فلسفته كانت تنطلق من المادة فقد كان من أصحاب الدين ، والتصوف ، والتقوى •

ويتصف أسلوب ابن طفيل بالرقة والسلاسة ودقة الملاحظة ، وحسن السبك والتعبير ، اتخف كغيره من الفلاسفة الرمز والاشارة أسلوبا لتجسيد ما يتفاعل في أعماقه من آراء وأفكار ، ذلك لأن « التحكم بالألفاظ » على أمر ليس من شأنه أن يلفظ به ، خطر •

### ابن طفيل والمعرفة :

المعرفة تنطلق بمفهوم ابن طفيل من طريقين :
من طريق الحواس الخمس بالاختيار وتكرار
التجربة والمقارنة (قيما يتعلق بالأجسام) ، ومن
طريق الذات أي النفس بواسطة العدس غير المتصل
بالحواس (قيما يتصل بالمدارك والموجودات
البريئة من المادة) ، أي بالاستدلال على الصائع من
مصنوعاته وعلى الاسباب من الصور العادئة (كما
نستنتج وجود النجار من وجود الخزانة) ،
والاشراق عند ابن طفيل من الحدس ، ولكنه خاص
بدوي الفطرة الفائقة ،

ويلاحظ أن فلسفة ابن طفيل وأفكاره العرفانية كلها قد جسدها في القصة الرمزية التي كتبها حوله « حي بن يقظان » وارتفع بها حسب التطور الصاعد للمقل البشري •

### الرياضيات عند ابن طفيل:

يستدل من آراء ابن طفيل الفلسفية أنه كان مهندس وعالم فلكي ، شيد أفكاره في الفلك على أصول هندسية ، فهو يرى أن كل جسم متناه لأنه قد فرضت فيه الخطوط ( لأنه محدود بأجزاء من المغطوط ) ، ولأن كل جسم لا تفرض فيه الخطوط باطل ( لا يمكن أن يوجد أجسام لها أضلاع غير متناهية ) • وعلى هذا تكون الاجرام السماوية متناهية ، وتكون السماء نفسها ( المالم بجملته ) متناهية •

والعالم براي ابن طغيل كروي والدليل على ذلك أن الكواكب التي تطلع من المشرق وتغيب في المغرب اذا طلعت على سعت الرأس كانت الدائرة التي تقطعها تلك الكواكب في السعاء أطول من الدوائر التي تقطعها الكواكب التي تطلع عن اليمين أو الشمال ثم ان الكواكب اذا طلعت معا ( ولو كانت تسير في أفلاك مختلفة ) فانها تغرب معا أيضا .

والشمس كروية ، والارض كروية •والشمس أكبر من الارض كثيرا • وفي رأي ابن طفيل أن للنجوم نفوسا وأنها تعرف الله ، وأن العالم يشبه انسانا كبيرا ، وأن ما فيه من ضروب الافلاك المتصل بعضها ببعض هو بعنزلة أعضاء الحيوان •

#### الطبيعيات عند ابن طفيل:

يمتقد ابن طفيل أن للحرارة ثلاثة أسباب: العركة وملاقاة الاجسام ، الاحتكاك والاضاءة ( الاشعاع ) • أما الاجسام التي تقبل العرارة فهي الاجسام الكثيفة غير الشفافة • من أجل ذلك يرى ابن طفيل أن طبقات الهواء العليا أبرد من طبقاته السفلي لأن العرارة لا تسخن الهواء مباشرة ، بل السفلي لأرض أولا ثم تشع العرارة من الارض الهواء •

ومما لاحظ ابن طفيل ان الاشعاع اذا كان على زوايا على مسامتة رؤوس الناس ، أي اذا كان على زوايا قائمة ، كانت الحرارة التي تصحبه أشد ، لأن كمية الاشعاع التي تصل الى الارض عند المسامتة تكون أعظم • وتعرض ابن طفيل الى « انكسار النور » عند مروره في الهواء فذهب الى أن نور الشمس يضيء من الارض قسما أعظم من نصفها •

وابن طفيل يرى بالنشوء المرتجل وبتطور الأحياء ، كونه يلاحظ أن جنس العيوان وجنس النبات متفقان في الاغتذاء والنمو • الا أن ألعيوان

يزيد على النبات بفضل الحس والادراك • وربما ظهر في النبات شيء شبيه به ، مثل تحرك عروقه الى جهة الغذاء وأشباه ذلك ؟ فظهر له أن النبات والحيوان شيء واحد بسبب شيء واحد مشتسرك بينهما هو في أحدهما أتم وأكمل ، وفي الآخر « قد عاقه عائق » عن بلوغ ما بلغ اليه الحيوان •

ويقول ابن طغيل أن نشأة الإنسان تخضع في تطورها لعوامل طبيعية من البيئة ، وان الانسان لا يستطيع أن يتعلم أمرا ما الا أذا تعلم أمسرا أخر سابقا عليه ضرورة • ثم أن التربية الاجتماعية تربية مصطنعة لا توافق طبيعة البشر ، ولو أن البشر تأركوا ينشأون نشأة فطرية حرة ، (كالتي نشأ عليها تحي بن يقطان ) لكانت حالهم العقلية أعلى مما هي عليه اليوم •

ومن الملاحظ أن ابن طفيل كان لا يزال يعتقد أن القلب أعظم ما في الجسد ، وأنه مسكن الروح أما مرذ الحواس فالى الدماغ ، « على الطرق التي تسمى عصبا • ومتى انقطعت تلك الطرق وانسدت تمطل فعل ذلك العضو » الذي يتصل بالدماغ من طريق المصب المقطوع • والاعصاب تستمد الروح

من بطون الدماغ. • لأن الدماغ موضع تتوزع فيه أقسام كثيرة • •

ويستدل من قصة حي بن يقظان التي كتبها ابن طفيل على أنه عمل بالتشريح كثيرا ، وكان يتقن عمله الجراحي بدقة وبراعة متناهية •

# ابن طفيل وما وراء الطبيعة:

ولما كان علم ما وراء الطبيعة من العلوم المتلانية الهامة بالنسبة الأصحاب الحكمة العرفانية فقد غاص ابن طفيل في العلوم الماورائية يبحث ويدقق عن الجوانب المضيئة التي تنير الطريق أمام الانسان الناهد الى ارتشاف المعرفة التي تسمو بنفسه الى المثالية والراحة والطمأنينة •

وتوصل ابن طفيل بغضل فكرة النير الى القول بأن العالم متناه محدود لأنه حسب رأيه جسم ، وهو على شكل الكرة • والعالم محدث بمعنى أن لله فاعلا ، الا أنه قديم قدم فاعله • وهو متأخر عن فاعله بالذات فقط لا بالزمان ، أي ليس بين وجوده وبين وجود فاعله زمن كثير ولا قليل •

ويلاحظ أن ابن طفيل كان معتزلي الافكار التي تدور حول الله سبحانه وتعالى ، فهو يرى أن الله واحد قادر عالم بما صنع مختار لما يشاء ، لكنه لا يمكن أن يحس ولا أن يتخيل لأن التخيل ليس سوى احضار المحسوسات بعد غيبها \* والله دو عناية بالعالم كله \* وصفات الله كما يراها ابن طفيل راجعة كلها الى حقيقة ذات الله ، وأن علم الله بنفسه ليس زائدا على ذاته ، بل هو علمه بنفسه ، وعلمه بنفسه هو نفسه \*

ومن المؤكد أن ابن طغيل كالفلاسفة الاسلاميين النين تقدموه عندما يتحدث عن الله يورد بعض الافكار الافلاطونية والارسطوطاليسية ومن المذهب الاسكندراني ومن التصوف ، فهو يقول عن الله: أذ هو الموجود المحض الواجب الوجود بذاته ، المعطي لكل وجود وجوده ، فلا يوجد الاهو وهو الكمال وهو التمام ، وهو هو وكل كمال وبهاء فانسا وهو العلم ، وهو هو وكل كمال وبهاء فانسا يصدر عنه ويفيض منه وكل كمال وبهاء فانسا مقصودة منه ، وهو يمرف كل شيء : « لا يغرب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ، ولا أصنر من ذلك ولا أكبر الا في كتاب مبين -

ومن الطبيعي أن يكون رأي ابن طفيل في النبوة ينسجم مع بعض الآراء الفلسفية الاسلامية التي قال بها المعتزلة ، ولكنه يختلف عنهم في بعسض النواحي المقلانية ، فالاسلام برأيه مذهبا صحيحا لا غبار عليه،ولكنه مذهبا يمثل الموجودات الحقيقية بالأمثال المضروبة التي تعطى خيالات تلك الاشياء وتثبت رسومها في النفوس ، حسبما جرت به عادة الجمهور •

ويقول ابن طفيل بأن الرجل الفائق الفطرة ، مستنن عن النبوة بما وهب من العقل \* ثم تلاحظ أن ابن طفيل يوجه الانتقاد الى الفارابي كونه صرح بسوء معتقده في النبوة وقال انها للقوة الغيالية للبشر وفضل الفلسفة عليها \*

ولم يترك ابن طفيل أي علم من علوم الفلسفة الاسلامية التي كانت معروفة في عصره ووقت وكانت موضع جدل ومناقشة بين الفلاسفة الاسلاميين الا وعالجه بعسب مفهومه وطريقة تفكيره المقلاني الهادف الى التربع فوق عرش المعرفة الماورائية وخاصة ما يتعلق منها بالنفس الانسانية التي فصلها كلية عن الروح فذهب الى أن النفس عنده غير

الروح التي هي مبدأ العياة ، انها الذات المدركة العاقلة في الانسان ، وهي خالدة لا تبيد ولا تفسد •

ولكن النفس الانسانية لا تسعد بعد مفارقية البدن الا اذا كانت قد عرفت السعادة قبل مفارقته " والسعادة بمفهوم ابن طفيل هي الاتصال بــذات الياري سبحانه وتعالى ودوام مشاهدته • فاذا سعدت النفس الانسانية باتصالها بالله في عالم الكون والفساد ثم وافتهاالمنون ـ وهي علىهذا الاتصال ـ استمرت سمادتها و بقيت و في لذة لا نهاية لها وغبطة وسرور وقرح دائم ۽ ٠ أما من حرم المشاهدة ثم وافاء الموت وهو لا يزال معروما منها بقي في عداب طويل وآلام لا نهاية لها • على أن النفس الانسائية زيما استطاعت بعد الموت أيضا أن تتخلص من شقائها السرمدي فتشاهد الله من جديد حسب مسا فيها من استعداد لذلك ، أو أن تبقى في ذلك الشقاء الى الابد •

أما النفوس البهيمية عند ابن طفيل فليس لها أي خلود كونها لا تشعر بوجود ذلك الموجود الواجب الوجود أي الباري سبحانه وتعالى ولا تتألم لفقده ، ذلك لأنها لا تعرفه حتى تشتاق اليه ، هذه حال

البهائم غير الناطقة كلها ، سواء أكانت على صورة الانسان أو لم تكن •

ويرى ابن طغيل ان العامة لا يستطيعون أن يعرفوا السعادة في الدنيا حتى يعرفوها في الآخرة و فعلى العامة أن يتمسكوا بظاهر الشريعة حتى تصلح حالهم في الدنيا ، ثم اذا ماتوا وودعوا عالم الكون والفساد وما فيه من شهوات ، وانفعالات شريرة تقودهم الى التهلكة والبوار أصبحت أنفسهم في أمن وطمأنينة ولا ينالها عذاب ولكن لا تعرف السعادة، كون مرتبة العامة في ذلك هي مرتبة البهائم و

والعامة اذا حاولوا معرفة الله في الدنيا لم يستطيعوا أن يعرفوه الا معرفة ناقصة ، فاذا ماتوا بعد العصول على تلك المعرفة الناقصة حصل لهم الشوق اليه وقصرت بهم معرفتهم عن الوصول فأصبحوا في شقاء دائم ٠

### ابن طفيل والفلسفة العملية :

يرى ابن طفيل بأن المجتمع الانساني يتألف من فريقين غير متساويين من الناس: من المامسة ، وهم الكثرة المطلقة في المجتمع ، ثم من الخاصة وهم قلة من ذوي المُعَلَّرة الفائقة • والعامة أيضا تنقسم بدورها أيضًا إلى قريقين غير متساويين : جمهور غالب ، وهم أيضًا بدورهم أكثرية ، ثم نخبة أقرب إلى المُهم والذكاء من جميع الناس ؟ وهم بطبيعة المحال أقلية •

ومن خصائص المامة حسب رأي ابن طفيسل الجبن عن التفكير المستقل والتملق بما يدين بسه المجموع ، وهم يتمسكون دائما بظاهر الأمسور ، ويقيدون أنفسهم بالألفاظ ، وقلما يفطنون لما أريد من الشرع \* وهم شديدو الايمان بالأشخاص لا بالمبادىء \* قاذا اعتقدوا بشخص تبعوه خطأ أو صوابا لأنهم قلما يستطيعون فهم المبادىء \*

أما الغاصة من ذوي الفطرة الفائقة فهم أعل التفكير ، ولذلك كانوا فيما يتعلق بالدين أشسد غوصا على الباطن وأكثر عشورا على المساني الروحانية وأطمع في التأويل ، وأميل الى العزلة والانفراد عن المامة • والخاصة أميل الى التفكير والمبادة المقليسة منهم الى الشرع والعبسادات

ومن هذه المنطلقات التي قال بها ابن طفيل لا بدلنا من أن نتساءل أي الفريقين أفضل ؟ الفرد ثو الفطرة الفائقة أم جمهور المامة ؟ ومن الطبيمي أن ينهج ابن طفيل في هذه الامور نهج من تقدمه من الفلاسفة الاسلاميين كابن باجه وابن رشد من بعد ، فيفضل الفرد ذا الفطرة الغائقة \*

ومن البدهي أيضا أن يتبع رأي ابن طفيل من المخاصة والمدامة رأيه من المحكمة والشريعة • أما المحكمة أو الفلسفة فمدلولها معروف ، وأما الدين فليس سوى وازع اجتماعي للمامة كما يعتقد ابن طفيل : كون حظ أكثر الجمهور مسن الانتفاع بالشريعة اتما هو في حياتهم الدنيا ليستقيم لكل فرد معاشه ولا يتعدى عليه سواه في ما اختص هو به •

ولم يغفل ابن طفيل قضية الدين فذهب الى أن الدين ظاهر وباطن ، وقال بأن الدين يضرب للناس أمثلة فقط ، ليست سوى خيالات العقائق الوجودية • لأن صفات الله عز وجل والملائكة والثواب والمقاب الفاظ ، ولذلك قال ابن طفيل : ولم يشك أسال في أن جميع الاشياء التي وردت في شريعته من أمر

الله عز وجل وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وجنته وناره انما هي أمثلــة هــذه الاشياء التــي شاهدها حي بن يقظان · وكذلك الصلاة والزكاة والصيام والعج أعمال تكليفية ظاهرة فقط ·

ونلاحظ أن أبن طفيل يرى أن معرفة حي بن يقظان التي هي من طريق المتأمل والعقل أفضل وأشرف من معرفة أسال من طريق الدين: أن أسال لما سمع من حي بن يقظان ما سمع انفتح بصر قلبه وانقدحت نار خاطره، وتطابق عنده المعقبول وقربت عليه طرق التأويل ولا مغلق الا عنده مشكل في الشرع الا تبين له، ولا مغلق الا انفتح، ولا غامض الا اتضع و فيما تعارض عنده من الاعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته و الاعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته و

ومن هنا يستنتج الدكتور عمر فروخ الاسـور التالية فيقول (١) :

أ ـ ان حي بن يقظان الذي لم يعرف الانبياء

<sup>(</sup>١) عبر فروح : تاريخ الفكر العربي ص ٣١٥ .

ولا سمع ما جاءوا به استطاع بعقله وحده أن يصل إلى ما أتى به الانبياء أنفسهم من عند الله •

ب ان الأمور التي شاهدها حي بن يقظان على هذا النحو كانت أوضح من الامثلة التي ضربها الأنبياء للتمبير عن هذه الامور نفسها •

جــ ان أسالا كان يرى في الشريعة أمورا مشكلة ومستغلقة وغامضة ، فلما سمع من حي بن يقظان ما سمع اتضع له ما لم يكن واضحا عنده من قبل في الشريعة -

د \_ ان أسالا كان يستشير حي بن يقظان في الأعمال الشرعية التي كانت متمارضة ثم يتبع رأيه في تأويلها •

ومع أن حي بن يقظان يعود فيسال أسالا عما جاء في الدين فيراء في حقيقته القصوى غير مغالف لما رآه هو بعين ذاته ، فانه يستغرب أن يضع الانبياء الدين للبشر في هذا الثوب اللفظي الذي يغالف ظاهره باطنه • ولكنه بعدئذ يرى أن الائبياء على حق لأن جمهور الناس لا يستطيعون فهم حقائف الأمور ، وأن الانبياء قد خاطبوا الناس على قدر ما فهموا لا على قدر ما يجب أن يعلموا \*

الا أن إبن طفيل يغضل العبادة العقلية \_ التي عرفها حي بن يقظان مستقلا عن كل تأثير آخر \_ على العبادة الشرعية التي وضعها الانبياء للناس وذلك ظاهر في قوله عن حي بن يقظان وأسال بعد أن يئسا من اصلاح الناس ورجعا الى جزيرتهما:

وطلب حي بن يقظان مقامه الكريم بالنحو
 الذي طلبه أولا حتى عاد اليه ، واقتدى به أسال
 حتى قرب منه أو كاد » •

من منا يتبين لنا بوضوح أن العبادة المثلية - في رأي ابن طفيل - أفضل من العبادة الشرعية : أ - أن حي بن يقطان لم يبدل رأيه في ناوع عبادته -

ب ــ ان أسالا ترك ما علمه الانبياء من أنواع المبادة واتبع ما وصل اليه حي بن يقظان بنفسه • جــ ان أسالا كان أقل ذكاء من حي •

د ــ ان أسالا لم يستطع ــ لمكان تربيته الشرعية

السابقة ــ أن يصل الى ما وصل اليه حي بن يقظان من طريق العقل » •

# الأهداف الأساسية لابن طفيل:

مما لا شك فيه بأن الاهداف الاساسية لابسن طفيل من وراء منطلقهاته العرفانية وتفكس المقلاني التأكيد على أن السمادة الانسانية لا تكون سعادة مطلقة وكاملة الا من طريق المعرفة المقلية والتأمل الفلسفى ، بينما سعادة العامة تكون نسبية ناقصة كونها جاءت من طريق الشرائـــع الظاهرة السطحية التي لا تحتاج الى تأمل أو تفكير عقلاني ذاتي • فالفلسفة على هذه الصورة التي رسمها ابن طفيل سبيل لتطور العقل الانسانى نعمو الكمال والخبر لأفراد ممدودين ذوى فطرة فائقة ، بينما الشرائع الظاهرة ليست بما جاءت به من الفرائض والعبادات ومن القول بأنواع الثواب والمقاب سوى رادع اجتماعي للعامة تمهد لهم أسباب التغلب على شقاء الحياة المادية وتمنع بعضهم من الاعتداء على بعضهم الآخر •

ومن الواضح أن آراء ابن طفيل هذه تجسب الغاية العملية من الدين وسين التأمل الفلسفسي باعتبارها واحدة ، ولكن الدين يغتلف اختلاف! جذريا عن الامور العقلانية الفلسفية في سلبه وفي تفاصيله وفي الأسس والمرتكزات التي يرتكز عليها

وللدين فضل واحد على الفلسفة وهو انه يحاول أن يهيىء سعادة الكثرة المطلقة من البشر ، بينما الفلسفة لا تستطيع أن تسعد الا أفرادا قليلين ذوي استعداد خاص •

ومن الملاحظ أن ابن طفيل شاء أن يؤكد ، فيما أكد ، أن عقل الانسان الواحد البعيد عن تأشير البيئة الاجتماعية يستطيع أن يرقى هذا الرقي الطبيعي المستقل انما هو الانسان ذو الفائمة ، لا كل انسان اتفق .

ويرى ابن طغيل في الدرجة الأولى أن الانسان اذا نشأ نشأة طبيعية كان أقوى من الذين ينشأون نشأة اجتماعية • ثم يرى أيضا أن الانسان ( ذا الفطرة الفائقة ) يستطيع من طريق التجارب المتكررة أن يفهم جميع أسرار العالم الطبيعي المادي، اما من طريق التأمل والتفكير فيستطيع ادراك أسرار العالم المقلي الروحاني •

ولقد صور لنا ابن طفيل في قصته حي بن يقظان العياة العقلية كما كانت في عصره ، ورسم اطارا واضحا لأحوال وأفكار الخاصة والعامة والفقهاء وما كان يدور من صراع عنيف في أوساطهم جميعا •

ومما لا شك فيه أن ابن طفيل قد مثل في قصته أيضا تطور البشرية كمجموع لا تطور الافراد

# ابن طفيل والأخلاق :

يرى ابن طفيل أن الاخلاق من حيز العقل لا من حيز الدين ، ومن حيز الطبيعة لا من حيز الاجتماع، فالأخلاق العميدة بالنسبة اليه ألا يعترض الانسان الطبيعة في سبرها : حيث يؤكد أن لكل موجود في هذا العالم ، سواء أكان ثباتا أم كان حيوانا ، غاية خاصة به ، ينفرد بها عن أبناء جنسه ، فمن طبيعة الفاكهة مثلا أن تخرج من زهرتها ثم تنمو وتنضج ثم يسقط نواها على الارض ليخرج من كل نواة شجرة جديدة ، فإذا قطف الانسان هذه الثمرة قبل أن يتم نصبها ( لحاجته الى الاغتذاء بها ) فان عمله هذا يمنسع البزرة ، التي لم يتم نموها ونضبها بعد ، من أن

تحقق غايتها في هذا الوجود ، (١) وذلك اخراج شجرة من جنسها • وكذلك اذا أكل الانسان فاكهة ناضجة ولكن ألقى نواتها في أرض سبخة ( لا ينمو بها النبات ) أو في البحر أو النهر أو على صغرة فانما يغمل أيضا فعلا بميدا عن الاخلاق لأنه يحول حينئذ بين تلك النواة وبين غايتها من الوجود أيضا • وكذلك لا يجوز للانسان أن يتغذى بأجناس النبات أو النواكه النادرة لأن ذلك يدعو الى انقراضها •

ويعتقد ابن طنيل أنه من واجب الاخلاق الكريمة على الانسان بأن يزيسل الموائسق التي تعترض النبات والحيوان في سبيل تطوره وتحقيق غايته من الوجود و فمتى وقع بمره على نبات قد حجبه عن الشمس حاجب ، أو تعلق به نبات آخر يؤذيه ، أو عطش عطشا يكاد يفسده ، وجب عليه أن يزيل ذلك الحاجب ان كان مما يزول ، أو فعل بينه وبين النبات المؤذي (لغيره) بفاصل لا يضر المؤذي ، ثم تعهده بالسقيا ، وكذلك متى وقع بصره على حيوان قد أرهقه سبع أو نشب في أنشوطة أو تعلق به شوك أو سقط في عينيه أو أذنيه شيء يؤذيه تعلق به شوك أو سقط في عينيه أو أذنيه شيء يؤذيه

<sup>(</sup>١) مُروحٌ \* تاريخ الفكر العربي ص ٢٤٥ .

أو مسه ظمأ أو جوع تكفل بازالة ذلك كله عنه جهده وأطعمه وسقاه • ومتى وقع بصره أيضا على ماء يسيل الى سقى نبات أو حيوان وقد عاقه عن ممره ذلك عائق من حجر سقط فيه أو جرف أنهار عليه أزال ذلك كله عنه » •

وابن طنيل يختلف اعتقاده ومفهومه الاخلاقي عن غيره من الفلاسفة والعكماء ، حيث نراه يوجه اهتمامه الى الاخلاق الطبيعية وتفاعلاتها الوجودية، أما الاخلاق الوضعية من دينية واجتماعية كالصدق والكذب والامانة والسرقة والعلال والعرام فيغض المطرف عنها ولا يعيرها أي اهتمام ، كونه قد اهتم بالانسان الذي يعيش في بيئة طبيعية لا يعرف البيئة الاجتماعية • ثم ان الاخلاق الوضعية ليس غايات في نفسها بل هي واسطة الى غايات أخر ، من أجل ذلك أهملها ابن طغيل واتجه رأسا الى الغاية •

#### الكشف عند ابن طفيل:

ولما كان الكشف والمشاهدة نتيجة حتمية للزهد والتصوف ، فان ماهية الكشف والمشاهدة لا يمكن تجسيدهما الا بواسطة الرمز والاشارة ، لأن تلك

العال حال غريبة لا يمكن للسان أن يصفها ولا للالفاظ أن تمير منها ، ولكن ابن طفيل مندسا يصف حال حي بن يقظان وهو يخضع لفناء الذات والمزوف عن كل ما في الوجود الأ الواحد القيوم ، وشاهد ما شاهد ، ثم عاد الى ملاحظة الاغيار عندما أفاق من حاله تلك التي هي شبيهة بالسكر أو النيبوبة ، خطر بباله انه لا ذات له يغاير بها ذات العق ، وان حقيقة ذاته حسب رأي ابن طفيل هي ذات الحق • بل ليس ثمة شيء الاذات الحق • يقدم الدليل على أن الوصول أو الاتصال أي اتمسال المقل الانساني بالمقل الفعال ، أو اتصال الانسان بالله ، انما هي نوع من الشمول يقوم على أن هذا المالم المتباين في مظاهره انما هو في حقيقته شيء واحد •

# ابن طفيل والاشراق :

مفهوم الاشراق عند الصوفية يعندي ادراك قوانين الوجود بالحدس من غير تطلب له من طريق العواس أو طريق العواس أو طريق البراهين المقلية في الظاهر • أما في الواقع فالاشراق ليس شيئا أكثر من وثوب المقل بفعل التأمل الذي خضع له زمنا طويلا قبل ذلك ،

ولكن بدون شعور بأنه قد من في مراحل طوال كثار قبل أن وثب الى تلك النتيجة المعينة • وهم يعرفونه حسب رأي الدكتور عمر فروخ (١) بأنه اشراق الله بنوره على القلب أو بأنه نور قذفه الله في القلب •

ومعرفة الصوفي تكون من طريق القلب لا عن طريق العواس ، ومتى انكشف للصوفي السالك شيء ، ولو كان يسيرا ، بطريق الالهام والوقوع في القلب من حيث لا يدري فقد صار عارفا بصحة الطريق ، أي قام له ذلك دليلا على أنه قد سلك الطريق سلوكا صعيعا .

والمكاشفة حسب المفهوم الصوفي العرفاني أن يقترب الصوفي بقلبه من الله لأن القلب بمقدوره أن يدرك كل شيء ، وواء النيب ، لا بنفسه بل لأن الله يشرق على قلوب أوليائه بهذه المعرفة الالهية ، لأن القلب يصبح لا شيء فيه الا الله :

> مكانك من قلبي هو القلب كله فليس لشيء فيه غيرك موضع

<sup>(</sup>١) مروخ : تاريخ الفكر العربي من ٥٣٥ .

فالمارف هو الذي يدرك حقيقة الوجود على ما هي عليه ، ويكون ادراكها بالله • وليست حقيقة الوجود شيئا غير الله !

ويتول الدكتور فروخ ان ابن طفيل أطلق على هذه الفلسفة المبنية على التأمل اسم « العكمة المشرقية » وهي ، كما يبدو ، فلسفة مبنية على التأمل ممزوجا بمناصر من التفكير هندية واسكندرانية مما كنا نعرفه في المشرق ، ثم هي شمرة من ثمرات التصوف \*

ان المعرفة من طريق العواس معرفة عاسة في جميع الناس ولكنها قاصرة ناقصة (٢) • أما المعرفة من طريق القلب فهي معرفة خاصة ببعض البشر فقط ممن يختارهم الله ويشاء لهم ذلك : فقد يشرق الله بنوره على قلوب الذين يختارهم مسن خلقه فيردي اليهم بهذا د الاشراق ، علما حقيقيا صحيحا ومعرفة بالنيب أيضا ويطلعهم على حقائق الأمور كلها •

وفي رسالة « حي بن يقظان ، التي كتبها ابن

<sup>(</sup>٢) مروخ : تاريخ الفكر العربي ص ٣٦٥ .

طغيل كشف عن أسرار ورموز الفلسفة الاشراقية بأسلوب قصصي جعله طريقا لبسط أفكاره الفلسفية واستطاع ابن طفيل بأسلوبه العنب الذي يفيض ابتكارا ومنطقا وقوة شاعرية أن يخلق من هذه الاسطورة أثرا من أعظم ما أطلعته المصور الوسطى •

ويقول أحمد أمين في تعليقه على قصة « حي بن يقظان ، عند ابن طفيل ما يلى : ﴿ أَمَا حَيْ بِن يَقَطَانَ عند ابن طفيل فشيء آخر ، هو أيضا يتصل بالمقل ولكن على نمط آخر ، هو رسالة بناها على نظرية له وهى أن في وسع الانسان أن يرتقى بنفسه من المعسوس الى المعقول الى الله بحيث يستطيع بعقله أن يصل الى معرفة المالم ومعرفة الله ، وعنده أن المعرفة تنقسم الى قسمين : معرفة حدثية ، ومعرفة نظریة • أو بعبارة أخرى : معرفة مبنيـة على الكشف والالهام كالتي عند الصوفية ومعرفة مبنية على المنطق كالتي عند العلماء • أما الأولى فيمكن الوصول اليها برياضة النفس فتنكشف لها الحقائق كأنها ندر واضح لذيذ يومض اليه حينا ثم يغبو حينا • وكلما أمعن الانسان في الرياضة تجلت له الممارف • وأما النوع الثاني من المعرفة فهو مؤسس على العواس والمعرفة بالعواس تتألف وتتركب وتستنتج منها نتائج علمية هي أيضا نوع من المعرفة التي يسميها المعرفة النظرية •

وقد جعل ابن طفيل حي بن يقظان يسلك هذين الطريقين ، فتارة يصل الى معرفة الاشياء بحواسه وسركباتها ، وتارة يصل اليها بطريق الكشيف ، فندى أنه عند ابن سينا حي بن يقظان اسم للمقل وأما عند ابن طفيل فهو اسم لانسان يعمل عقله وذوقه • ثم ننتقل بعد ذلك الى بيان الطريق الذي سلكه حي بن يقظان حتى توصل الى معرفة الله والمالم والله أعلم » •

## ابن طفيل والقدم للفلاسفة :

يعمد ابن طفيل في قصته وحي بن يقظان » الى توجيه النقد الى بعض الفلاسفة الذين تقدموه كالفيلسوف المعروف ابن الصائغ وابن سينا ، وقد أشار الى ذلك أحمد أمين فقال : و بدأ ابن طفيل في انتقاد بعض الفلاسفة قبله، فبدأ ينقد الفيلسوف المشهور ابن الصائغ وهو فيلسوف عالم في الطبواللاعاد ، فتألبت

عليه العكومة والشعب • وكان أول من أذاع العلوم الفلسفية في الاندلس ، وقد كتب شروحا كثيرة على بعض مؤلفات أرسطو ، وصنف كتبا هديدة ، رماه ابن طفيل بالقصور في التفكير ، ووقوفه في الفلسفة عند حد ، كما نقده في توجهه الكلي للفلسفة المبنية على المنطق والعقل ، دون المبنية على الكشسف والذوق - ونقد الفارابي بأنه كثير الشكوك ، قليل البت في المشاكل الفلسفية •

ونقد فلسفة ابن سينا بأن ابن سينا زعم أنه ألف كتابه الشفاء على مدهب ارسطو ، مع أن الذي يقرأ كتاب الشفاء وكتب أرسطو يرى أحيانا في كتاب الشفاء ما ليس في كتاب أرسطو ، كما نقده من طرف خفي في غموضه وتممقه حتى أنه كثيرا ما لا يفطن لمقصده •

ونقد الغزالي بان مخاطبته للجمهور جملته مضطربا يربط في محل ما يحله في محل آخر • ويكفر في أشياء يحلها في موضع آخر • ويعتدر عن هذا بقوله ( ان الآراء ثلاثة : رأي يشارك فيه الجمهور فيما هم عليه ، ورأي يكون بحسب ما يخاطب ، به كل سائر مسترشد ، ورأي يكون بين الانسان

ونفسه ، فريما كان الاضطراب بين الآراء منشؤه هذا • ثم هو قد يكتني بأيسر اشارة فتفوت الحقائق على كثير من قارئي كتبه • وهكذا من أنواع النقد التي تدل على بعد نظره وسعة اطلاعه » •

وبعد هذا النقد الذي يخمن به بعض الفلاسفة الذين تقدموه يشرع ابن طفيل برواية قمية حي بن يقظان بالذات فيقول : د فأول ما اعترضه سين الشاكل مشكلة خلق الانسان أو كيف ظهير أولى انسان على وجه الارض • ولم يكن يعرفبالضرورة رأي دارون الذي يرى أن أنواع المخلوقات متصل بعضة يبعض وأن ليس الانسان الاحلقة من هذه السلسلة سيقته حلقات أخرى ، إلى أن انتهت بالانسان • أما عند ابن طفيل فرأيان ، كل منهما يمكن أن يكون • الاول أنه نشأ في جزيرة من جزر الهند ، تحت خط الاستوام ، تولد فيها الانسان من غير أم ولا أب لأن تلك الجزيرة أعدل بقــاع الأرض هوام وأتمها ، لشروق النور الاعلى عليها استعدادا ، فتأثرت هذه الجزيرة بأشعة الشمس ، وتعمرت الطينة الصالعة على مر السنين والاعوام، وامتزجت القوى ، وتعددت وتكافأت ، وهذا مسا ذهب اليه بعض الفلاسفة من جواز التولد الذاتي الطبيعي •

ویری این طفیل رأیا آخر هو أن و حی بسن يقظان ۽ لم يتولد من غير أب ولا أم ، وائما ولد من أب وأم ، وكانت أمه هي أخت الملك خانت من الملك فقدفته في اليم وجرفه المد الي جزيرة أخري ، حيث التقطته ظبية كانت فقدت ابنها فعنت عليه ، والقمته حلمتها ، وأرضعت لينما سائغما حتى ترعرع ، فهذان الرأيان يمثلان رأى الفلاسفة القدماء - فبعضهم يرى امكان التولد الذاتمي اذا اعتدلت الطبيعة وتم الاستعداد من تخمر ونحوه • وبعضهم يرى أن الانسان لا يمكن أن يتولد الا من انسان ، ثم ان حي بن يقظان هذا حنا أيضا على الظبية لأنها أرضعته لبنها وعطف عليها كما يعطف على أمه ٠

وما زال مع الظباء على هذه العال يعكي نفستها بصوت ، ويحكي جميع ما يسمعه من أصوات الطير، وأنواع سائر الحيوان • يحاكيها في الاستشلاف والاستدعاء والاستدفاع •

ولما قلدها فيمذه الاصراتالمختلفة باختلاف هذه الانواع ألفته وألفها - يشر بذلك الى أن الانسان يبدأ في حركاته وأصواته بالتقليب لما حول ٠ فالانسان يقلد حركات أمه وأبيه وأصواتهما وومن أجل ذلك تكلم الطفل الانجليزي بالانجليزية ، والفرنسي بالفرنسية ، والعربي بالعربية • وهي نظرية سليمة حسب رأي أحمد أمين • ولولا هذا التقليد لنشأ الطفل أبكم • ض أنه نظر الى الحيوانات فوجدها مكسوة بالأوبار والاشعار والريش الاهو. ورآها مسلحة بالأنياب والقرون والمخالب الاعو ، فلم يدر ما سبب ذلك ، ويرى مخرج الفضـــلات مستورا عند الحبوانات بالأذناب أو بالأوبار ، فكان ذلك يغيظه • فلما قارب سبعة أعوام ولم ينبت له شيء من ذلك يئس من كل هذا • فبدأ يعوضها بتسخير عقله فاتخذ من أوراق الشجر العريضة ما يكسو بدنه ، وربطها بالغوص والعلقاء ، ولكنه وجد أن هذه الاشياء تجف بعد قليل • فاتخذ غيرها واتخذمن غصون الاشجار عصيا تقوم مقام الاسلحة عند العيوانات ولقت نظره أن له يدين خرا مـن أيديها ، مكنتاه من ستر عورته وحمــل سلاحه ٠ فلما سئم من التغطى بأوراق الشجر وسرعة جفأفه فكر في أن يأخذ جلد حيوان أو طبر ميت • وسادف -أن رأى نسرا ميتا فأقدم عليه وقطع جناحيه وذئبه، وسلخ جلده ، ثم قسمه الى قسمين ، ربط أحدهما على ظهره ، والآخر على سرته وما تبعثها • ثـــم علق الجناحين على عضديه ، وعلق الذنب من خلفه ، فاكسبه ذلـك دفئا وهييــة عنــد جميـــع الوحوش وصار لا يدنو اليه الا الطبية التمي أرضعته ولما أسنت وضمضت ماتست • فسكنست حركاتها ، وتعطَّلت جميع أفعالها فاستغرب حي بن يقظان ، و ناداها بصوته الذي اعتاد أن يناديها به -فلم تجب ففكر طويلا في هذا الذي نسميه نحن الموت • فاخــذ يفحص أعضاءهـــا عضوا عضوا ، و إذنها و عينها، فلما فرغ من جميع أعضائها الظاهرة، ولم ين فيها آفة ، فكر أن تكون الآفة في عضو باطنى فشرحها مضوا عضوا فاستفاد من ذلك ممرقة علم التشريع • وأخيرا وصل إلى أن المضو الذي سبب الموت يجب أن يكون في الوسط حتى يعد سائس الاعضاء بالقوة والعياة ، فلما مات ماتتالاعضاء • ففتش في الوسط وما حوله فلقي القلب • وهــو مجلل بغشاء في غاية القوة • والرئة مطبقة عليه لحمايته - ورأى له من حسن الوضع وجمال الشكل

وقلة التشتت ، وقوة اللحم ما حمله على أن يعتقد أنه سبب الموت والحياة • ورآه قد تجمد فيه الدم الذي يوجد مثله في سائر الاعضاء ، وشرخ القلب فرأى تجويفا من تجويفاته فارغا كان فيه حرارة ثم ارتحلت الحياة معه ، وبذلك أدرك سر الموت » •

ويواصل ابن طفيل سرد قصته مستعملا الافكار التي كانت تتكوم في مغيلته حول المشاكل الطبيعية والمقلانية التي تعترض الانسان بعد أن تأكد من وجوده في هذا العالم العامر بغيره من الموجودات العيوانية والطبيعية والنباتية ، وحيدا لا يقلق وجوده سوى معرفة كيفية استخدام الموجودات لمنافعه الذاتية وللمحافظة على بقائه حيا يتفاعل جسديا وعقلانيا مع هذه المخلوقات التي أوجدها الله سبعانه وتعالى سن أجل الاستفادة منها واستخدامها لما فيه تقويم حياته ، وتأمين معاشه و

ومرة انقدحت نار في أجمه فأعجبه منظرها ،
 ومما أعجبه منها أنها لا تصل الى شيء حتى تأتي
 عليه • هذا الى ضوئها الثاقب ، وجرأتها وقوتها
 حتى لا يستطيع أن يمد يده اليها • وأراد أن يأخذ

منها شيئا فاحترقت يده • فلم يستطع القبض عليها، وأخذ منها قبسا لم تكن النار أتت عليه كله • وما زال يمد ذلك القبس بالحشيش والعطب الجزل ، ويتمهده ليل نهار استحسانا له وتعجبا منه ، ولأن النار التي كانت تخرج منه كانت تمده بالضوء والدفء ليلا ، فعظم في نظره شأنها واعتقد أنها أفضل الاشياء لديه •

وكان يرى لهيبها دائما يتجه الى العلو فغلب على ظنه أنها من جملة الجواهر السماوية التسي كان يشاهدها • وكان من حين الى آخر يختبر قوتها، فيلقي فيها شيئا فيرى أنها تأتي عليه ان عاجلا وان آجلا •

ومرة اختبر قوتها بالقاء شيء فيها من السمك الذي القاه البحر الى الساحل ، فلما نضج شم له رائعة لطيفة ، تحركت له شهوت، ، فلما أكلبه استطممه • وأحس بقوة في جسمه أكثر مما كان يجده عند أكل الثمار •

فتمود أن يأكل اللعوم والاسماك بعد أن ينضجها بهذه النار \* وفي هذا اشارة الى المرحلة التي قطعها الانسان الاول في التقدم باكتشافه النار • ( وقد حدثت أحداث في تاريخ الانسان الاول كانت عوامل مظيمة في تقدمه • منها اكتشافه النار واكتشافه العديد ومعرفته طرق البذر والانبسات ومعرفته الكتابة وهكذا ، ولولاها ما تقدم هذا التقدم » •

ولما كان ابن طنيل يهدف من الأراء والافكار التي أودعها قصته وحي بن يقظان ، تجسيد ســـا يتفاعل في أعماقه من آراء حول الحياة وأن مصدرها هو القلب ، بالاضافة الى خبراته التشريحية التي طبقها ابان عمله في الطب ، فقد عمد د حى بسن يقظان ، بطل قصته الرمزية هذه الى تشريح حيوان نمي ، ورؤية قلبه وتجويفه ٠ و قمد الى بعسض الوحوش وشقها كما فعل في أمه الغلبية ، حتى وصل الى القلب • فانتزع القلب بسرعة • ورأىالتجويف مملوءا بهواء بخاري يشبه الضباب الابيض فأدخل اصبعه فيه ، فوجد حرارة تكاد تحرق يده ، ثـم خرج البخار من التجويف فمات العيوان كما ماتت الظبية •

والتفت الى عصاء فوجدها تصلح لبصض الحيوانات دون بعض وتعلم من التشهيح أن القلب يمد كل عضو بما يناسبه ، فينبغي أن يتوع أداة الصيد حسب انقسامها الى حيوان بحر وحيوان بر ، وحيوانات متوحشة وغير متوحشة "

فعمل من العلفاء ومين الشوك القوي ومين القصب ما مكنه من عمل أسلحة مختلفية تناسب العيوانات المختلفة •

ومرة فضل شيء من غذائه ، فأراد أن يحتفظ به فاتخذ مغزنا وحصنه بباب من القصب المربوط بعضه الى بعض ، لئلا يصل اليه شيء من العيوانات وتوسع في ذلك فاستخدم جوارح الطير ليستمين بها على الصيد و واتخذ الدواجن لينتفس ببيضها وفراخها الى آخر ذلك و

ورآى أن يده وأصابعه تعينه على الحركسات المختلفة - غير أنه لاحظ أن بعض الحيوانات تفوقه في سرعة الجري فتألف بعض الحيوانات من هسذا القبيل وجعلها تخدمه في العدو والصيد واسترضاها بما يقدمه لها من غذاء - وأخذ بعد ذلك في مأخذ أخرى فتصغح جميع الاجسام المتي في هذا العالم ، فرآها متنوعة من حيوانات ونبات ومعادن وحجارة فرآها متنوعة من حيوانات ونبات ومعادن وحجارة

وتراب وماء وبغار وثلج ودخان ورأى لها أوصافا كثيرة ، بعضها يشترك ، وبعضها يغتلف ، فهسي تتوحد عند الاشتراك في الصفات ، وتتنسوع عند الاختلاف \*

ثم هناك صغات مشتركة في الانواع كالظباء والغيول والنماج وصفات مشتركة في جميع الحيوانات ، وكذلك الشأن في النبات والجماد علاحظ مثلا أنجنس الحيوان يمتاز بالحركة وجنس النبات لا يتعرك و ولكنه ينمو ، وجنس الجماد لا يتحرك ولا ينمو ووجد هناك أوصافا تعمها كلها سواء كانت متحركة أو غير متحركة ، نامية أو غير نامية ، فمثلا كل هذه الاجسام الى حارة أو باردة .

وتأمل في جميع الإجسام حيها وجمادها ، فرأى أن كل واحد منها لا يغلو من أحد أمرين اسا أن يتحرك الى أحلا ، كالدخان واللهيب والهواء ، واما أن يتحرك الى أسفل كالماء وأجزاء الارض : هذه طبيمتها الا أن يعول دون ذلك حائل ، ولا يمرى جسم من احدى هاتين الحركتين \* ففكر هل هذه المسفات ذاتية للجسم ، أم هما لمعنى خارج عن

الجسمية ، فظهر له الفرض الثاني ، لأنهما لـو كان للجسم ، من حيث هو جسم لما تخلفا ، ونعن نجد ما يتحرك الى أعلى لا يتحرك الى أسفــل ، والمكس •

ثم هداء التفكير في الجسم الى التفكير في الروح، ذلك لأنه رأى سائر الاجسام من جماد ونبات وحيوان مركبة من معنى الجسمية ومن شيء آخر زائد على الجسمية ، لا يدرك بالحس حتى المادة العيوانية التي رآما تسكن القلب شعر بأن فيها معنى زائدا عن الجسمية ، وذلك المعنى هو الذي يمبر عنه عادة بالنفس أو الروح • وهذا الشيء هو الذي يميز بين الانواع المختلفة ، فيصير بها هو هو •

وكل نوع يشارك الآخر في الجسمية • ولكن يخالفه في الروحية ، وكذلك تميز أصناع النوع الواحد ، فتميز الخيل عن البغال عن الحمير سع اتحادها في الجسمية بروح • ثم نظر في الاجسام المادية فلاحظ أن لها صفات مشتركة هي ثلاثة : العلول والمرض والعمق • وأخذ يتفهم كل معنى من هذه الممانى الثلاثة فلما وقف على أن هناك معنى عقليا أو روحيا وراء المسادة اهتسدى الى قانسون السببية • وأن لكل مسبب سببا ، فالحرارة في الجسم مسببة عن شيء خارجي وكذلك البرودة • وصعود بعض الاجسام وسقوط بعضها لسبب خارج عنها ، وكل حادث لا بد له من محدث » •

ومن خلال هذه الملاحظات التي قام بها «حي بن يقظان ، وهو يبحث وينقب في جزيرته عن ماهية المرجودات التي عثر عليها تأكد له أن جميسع الموجودات التي شاهدها لا بد وأن تكون واقمة تحت تأثير قانون الكون والفساد، وهذا يعني بالكون الرجود \* أي حصول الصورة في المادة بعد أن لم تكن حاصلة فيها \*

والفساد يقصد به الفناء والانمدام والتلاشي، لأن العالم المشاهد كله حادث ولا بد له من محدث وان الافعال التي تصدر عن المادة ليست لها في المواقع والحقيقة ، انما هي لفاعل يفعل بها الافعال المنسوبة اليها و

ومن هذه الافكار استطاع دحي بن يقظــان » الوصول الى فكرة الصائم الخالق فتفقد الموجودات المغتلفة فلمس أنها متشابهة في الاصول وفي التكوين، ولاحظ أنها لا بد أن تكون صادرة عن صانسع أو خالق أو موجد فاعل واحد فأمن باله واحد مبدع لكافة الموجودات في عالم الكون والفساد \*

ولم تقف أبحاثه وتطلعاته عند هذا الحد من التدقيق بل توجه نحو الاجرام الموزعة في السماء ، فلمس أن لهذه الاجرام الطول والعرض والعمل لذلك لا بد أن تكون أجسام • فلما تأكد من ذلك وتأمل اتضح له أن الغلك كروي ذلك ما عرفه عندما رجعت الشمس والقمر وسائر الكواكب الى المشرق بعد أن شاهد غيابها في المغرب •

وتحدث « حي بن يقظان » مع ذاته عسن سر مشاهداته هذه ، وكيف تظهر له هذه الكواكسب والافلاك والاجرام على قدر واحد من العظم في حال طلوعها وتوسطها وغروبها \* فتساءل لو كانست حركتها على غير شكل كرة لكانت في بعض الاوقات تكون أقرب الى يصره منها في وقت آخر ؟

وبدت له أن حركة القمر سائرة من المغرب الى المشرق • فتأكد له أن الإفلاك موزعة بدقة وتنظيم ني عالم خاص بها • وانها كثيرة يتصرف أسفلهـــا بأعلاها ، ولا بد أن تكون العناية الالهية هي التي تتحكم بتحركاتها بموجب نظام دنيق أوجده علمة الملل سبحانه وتعالى • ولهذا لا بد أن يكون عالم الأفلاك بجملته كشيء واحد متصل بعضه ببعض وله تأثير قمال في التحكم في الارض وما فيها - ثم أمعن التأمل بما يحيط به من موجودات وتساءل هل هذا العالم الواسع الشاسع الغير متناهى حدث بعد أنْ لم يكن ، وخرج الى الوجود بعد العدم ، أو هو أمن كان موجودا فيما سلمف ولم يسبقه العدم ؟ فتشكك في ذلك ولم يترجح عنده أحد الاثنسين : لوجود دلائل كثيرة على كل فرض من الفروض ، وهو بذلك يشير الى اختلاف الحكماء في أن المسادة قديمة أو معدثة -

ومن الطبيعسي أن يتأكد وحي بن يقظان » افتقار جميع الموجودات في وجودها الى فاعل أو موجد لا بد أن تكون معلولة له ، سواء كانت محدثة الوجود أو قديمته و هو في ذاته غني عنها لأنها متناهية وهو غير مثناه ، فاذا العالم كله بما فيه من أرض وسماوات وكواكب وما بينها وما تحتها فعله وصنعه وابداعه وخلقه و ونسبتها اليه كسا اذا

أخنت في قبضتك جسما من الاجسام ثم حركت يدك، فان ذلك الجسم لا معالة يتحرير وفقا لعركة يدك، حركة متأخرة بالذات، وان لم تتأخر بالزمان

وعاد وحي بن يقظان، ثانية الى جميع الموجودات ففكر فيها على طريق الاعتبار في قدرة مبدعها ، والتعجب من غريب صنعته ، ولطيف حكمت، ، ودقيق علمه ، وأن في أقل الاشياء الموجودة من آثار العكمة ، وبدائع الصنعة ، مــا يقضى بالعجــب والعجاب • وتأكد له أن ذلك لا يصدر الا عن صانع مبدع فاعل في غاية الكمال • وأنه أعطى كل شيء أوجده ثم هداه الى استعماله • فلولا أنه هـداه لاستعمال تلك الاعضاء التي خلقت له لما انتفع بها العيوان وكانت كلا عليه • ولاحظ أن كل شيء في الموجودات له جسم أو بهاء أو كمال أو قوة أو أي فضيلة من الفضائل من فيض ذلك الفاعل المغتار ومن جوده فهو لا شك أعظم وأكمل • وهو بريء من كل نقص فيها • لأنه ليس معنى النقص الا المدم المحض ، أو ما يتعلق بالعدم فكيف يلعقه العدم ، وهو واجب الوجود لذاته ، وهو الكمال وهمو التمام ، وهو البهاء ، وهو القدرة ، وهو العلم ، وهو هو ، وكل شيء هالك الا وجهه سبحانه وتعالى •

والجدير بالملاحظة أن « حي بن يقظان ۽ لــم يصل إلى هذا العد من المعرفة المقلانية والإفكار الماورائية الا بعد أن تجاوز الخامسة والثلاثين من عمره • وقد استفرق قلبه في أمر هذا الفاعل ، ثم راح يبحث أيضا عن شيء آخر فتساءل : مم حصلت له هذه المعرفة ؟ هل من حواسه الخمس ؟ ويجيب قائلاً : طبعاً لا ، لأنها كلهاً لا تدرك الشيء الا اذا كان جسما ، فالسمع لا يدرك الا المسموعـات ، واليصر لا يدرك الاالمبصرات ، وهكذا حتى الخيال لا يمكن أن يدرك الشيء الا اذا كان له طول و عرض وعمق ، وقد تبين أن هذا الموجود الواجب الوجود بريء من صفات الاجسام ، انما يدرك بالنفس ، وأن هذه النفس انما أدركته لأنها قبس منه لا يمكن نسادها ٠

ومن هذا المنطلق العرفاني لا بد أن كمال الذات ولذتها يأتي عن طريق مشاهدة ذلك الموجود الواجب الموجود ، ولكن مع الاسف كثيرا ما تشغل النفس بعوائق مالية أو صحيحة أو شعو ذلك من الامور الدنيوية فتقف حائلا بينهما وبين التأمل اللذيمة المتع في واجب الوجود ، فتفسد حياة الانسان ، ويصاب بالحرمان وألم الحجاب • فكيف يتحاشمي د حي بن يقظان » باعتباره انسانا من نصيلة أبناء الانسانية ذلك ؟ فلا بد له من الاحتداء الى ضرورة علاجية تنقذه من هذا الداء الوبيل ، بواسطة تقوية نفسه أكثر مما يهتم بتقوية بدنه ، وأن يجتهد في أن لا يحول بيته وبسين نظره الأسمى الانشغسال بالأمور المادية ، وأطال « حي بن يقظان » التفكير والتأمل في هذه الامور ، فخرج بخطة رسمها وخطط لها تقضى بضرورة تهذيب نفسه وتقوية روحه ، حتى لا تقف بينها وبين الوصول الى الغاية الكمالية السامية أي أغراض جسدية •

وزاد تأمله في الامور والاشيام الصالحة لغذائه ، فلمس بأن الحيوان الذي يذبحه ويمتدي على وجوده وحياته بغير حق حتى يأكل لحمه ليحافظ على وجوده هو قد يرتكب جناية بحق هذا الحيوان الضميف ، فلماذا لا يدعه ويتغذى بغيره ، فلو فعل ذلك لضمفت قوته وأصابه الوهن وكذلك بالنسبة للثمار ، فإن التفاح والكمثرى ونحو ذلك انما وجد لبها لغذاء بدورها ووان اكتفى بأكل البدور

كاللوز والجوز ونحوهب لم تكف في اغداده للحياة -

وخرج ابن طفيل من تأملاته هذه الى الاكتفاء بأكل الحيوان حتى يحافظ على قوته ، بشرط أن يتدرج أولا من لعوم الفواكه التي نضبت ، على أن يحتفظ بالبدور فيلقيه في موضع صالح للانبات. فان تمذر عليه وجود مثل هذه الثمرات كالتفاح والكمثرى كان له أن يأخذ من الثمار التي كلهـــا بذر كالجوز والقصب • وأخذ نفسه بأن يقصد الى أكثرها وجودا وأقواها توليدا • فان عدم هــذا أيضًا فله أن يأخذ من الحيوان أو من بيضه مسأ يكفيه ، على أن يأخذ مـن أكثره وجـودا ، وألا يستأصل منه نوعا بأسره • ثم اذا أكل منه اكتفى بما يسد رمقه ، وألا يعسود الى الاكل الا بعسد الجوع •

ولما كان دحي بن يقطان » يعتقد كالأولين أن الاجسام السماوية ليست سوى أجسام نورانية أرقى من الانسان في صفاتها ورونقها وكونها شفافة ونيرة طاهرة ، منزهة عن الكدر ، وضروب الرجس، وانها متحركة بالاستدارة على مركز نفسها ، أو

على مركز غيرها وأنها متمتعة بمشاهدة واجب الوجود ، لا تتعرك الا بمشيئته ، فقد التزم ذاته بالتشبه بها ، فكما أنها تشيع الغير على العالم الارضي ، فقد ألزم نفسه أن لا يشاهد ذا عاهة أو حاجة الا ويمينه قدر امكانه ، سواء في ذلك النبات والعيوان والانسان • فاذا وقع بصره على نبات قد حجبه عن الشمس حاجب ، أو تعلق به نبات آخر يؤذيه ، أو عطش عطشا يكاد يفسده ، أزال عنه هذه الحجب •

واذا رأى حيوانا اراد أن ياكله سبع أو ضبع أو سقط في عينيه أو أذنيه شيء يؤذيه ، أو مسه ظما أو جوع تكفل بازالة ذلك • واذا شاهد الماء يعوقه عائق عن أن يسقي النبات أو العيوان أزال هذا المائق ، فكان خيرا بكل ما يقتضيه معنى الكلمة ومن ناحية أخرى تشبه بها في أن يلتزم طهارة نفسه وصفاءها ، والاغتسال بالماء في أكثر الاوقات، وأن يتحرك مثلها حركة مستديرة ، فيطوف مثلا حول الجزيرة ، أو ببيت ، أو نحو ذلك • ثم أراد أن يتشبه بها ثالثا في تفكيره في واجب الوجود ، والتقليل من علاقته بالمحسوسات وأن يدور على

نفسه أحيانا بقوة وحمق ، فينيب عن نفسه ويتصل بواجب الرجود \*

التقمسي والتأمل والتفكير ، حتى شاهد ما لا عين رأت ولا أذن سسعت ولا خطر على قلب بشر ،واطلع من ذلك على الخفايا والاسرار التي تحيط الكون وتتفاعل في أعماق الوجود والموجودات ، فلما وصل الى هذه الدرجة عاد الى ذاته فنظر الى نفســـه والى العالم من حوله على ضوء ما رأى بقلبه ، فلمس أن لا ذات له تغاير وتخالف ذات واجب الوجود ٠ وأن المالم حوله ليس الا الحق سبحانه وتعمالي ، وأن المالم من الله بمنزَّلة الاجسام الكثيفة يقع عليها ثور الشمس فيظهر فيها ، وأنه ان نُسب الى الجسم شيء أو فعل فهو في الحقيقة ليس الا نور الشمس ، على نحو ما أشارت اليه فلسفة « أفلاطون » من وحدة الوجود ، وأن ليس في العالم الا الله -

ولاحظ وحي بن يقظان ، أن كل هذه الامور تنطبق على الفلك أيضا ، فاطمأنت نفسه الى ذلك كله • ثم تنبه من حالته هذه التي كانت شبيهة بالاغماء الى حياة الحس كما كان • وغاب عنه المالم الالهي بعودته الى العالم البدني اذ لم يكن المجتماعهما ميسرا في حالة واحدة ، فسئم تكاليف الحياة واشتد شوقه الى الحياة القصوى ، فراح يطلبها من وقت لآخر ، حتى تعود الحصول عليها بأيسر جهد ، وأقل تعب .

ويروى أنه كان بالقرب من الجزيرة التي يقطنها دحي بن يقظان ، جزيرة أخرى كانت قد وصلت اليها تعاليم النبوة على حقيقتها ، وكان من بين سكانها رجلان فأضلان متبعان شريعة النبي ، غير أنهما كانا مختلفي المنهج ، فأبسال كان أكثر غوصا على المباطن ، وأكثر عثورا على المعاني الروحية ، وأميل الى التأويل ، وأما سلامان فكان أكثر احتفاظا بالظاهر ، وأبعد عن التأويل ، وان كان كل يلتزم شريعة واحدة م

وأراد أبسال أن يكثر التأمل حتى يقف على المعقيقة فعببت اليه المنالسة ، فرحل أبسال الى جزيرة وحي بن يقظان ، فجمع ما كان له من مال ، وأكثر ببعضه مركبا تحمله الى تلك الجزيرة وفرق باقيه على المساكين .

ونزل أبسال الى تلك الجزيرة يميك الله ،

ويعظمه ويقدسه ، ويفكر فيه ، واذا جاع أكل من ثمار تلك الجزيرة وخيرها • وأقام على تلك العال مدة • وكذلك كان حي بن يقظان مستفرقا في مشاهداته ، يتحنث في غار هناك الايام ذوات المدد ، ولا يخرج الانادرا • ومسادف أن خرج حي بن يقظان يلتمس غذاءه فالتقى بأبسال ، فظن أبسال أنه من العباد المنقطعين ، اعتزل الناس كما اعتزلهم هو فخشي أن يكلمه حتى لا يقطع تأملاته •

وأما حي بن يقظان فلم يدر ما هو أبسال ، لأنه لم يقع بصره على انسان من قبل ، ورآه أشبه به • وولی أبسال هاربا ، فجری حی علی آثرہ حتمی لحقه ، وتقرب منه شيئا فشيئا ، وتشوق أن يعلم ما شانه ، وجزع منه أبسال لما رأى عليه من جلــود العيوانات حتى اعتقد أنه حيوان متوحش ، فطمأنه حى ، وكان أبسال قد تعلم كثيرا من اللغات ،فكلمه بها فلم يفهم حي فأخذ أبسال يعلم حي بن يقظان الكلام ، بطريقة لطيفة • وهي أن يعلمه الالفاظ بالاشارة الى أعيان الموجودات والنطــق بأسمائهـــا ويكرر ذلك عليه حتى علمه الاسماء كلها • ودرجه قليلا قليلا حتى تكلم في أقرب مدة ، وجمل أبسال يسأله عن شأنه ، وكيف صار الى تلك الجزيرة ،

فأعلمه حي أنه لا يدري لنفسه ابتداء ولا أبا ولا أما ، أكثر من الظبية التي ربته • فوصف له حالته كلّها وكيف ترقى بالمعرفة حتى انتهى الى درجـــة الوصول الى الله •

فلما سمع أبسال ذلك تطابق عنده المعقبول والمنقول ، اذ رأى ما وصل اليه حي بن يقظــان والتزم خدمته • ثم جعل حي بن يقظان يستفصه بمقله ، وما جاء به اليه الانبياء متفقين • فعظمه عن شأنه ، ويسأله عن حاله ، ويفسر له أبسال أشبهها من الاعمال الظاهرة ، فكان حى يتعجب ، لم ضرب الرسول الامثال للناس ، وحملهم على ظواهر الفرائض والصلاة والصوم والزكاة والعج ومسا الاعمال ، ولم أقتصر على هذه الفرائض ، ولسم أباح اقتناء الاموال والتوسع في الماكل ولم لــم يلزمهم بالتقليل منها حتى يفرغوا لعبادة الله ، وأصعب ما كان يعرض عليه أمر الزكاة ، فلم يكن معنى عنده لاباحة نبى الادخار للاموال ووضع ما يلزمها من أحكام لأن المال باطل ، يكفى منه اقتناء ما يلزم سد العاجة فقط ولا حاجة للاكثار منه ولا لقطع الايدي على سرقة ، الى أشياء أخرى اعترض عليها في تعاليم النبي ، ورأى أن يرحل مع أبسال الى جزيرته حتى يهدي الناس الى أكثر مما هداهم النبي • فضلت السفينة مسلكها ، ودفعتها الريح الى مكان بعيد •

و تنتهي قصة وحي بن يقظان عند ابن طفيل عندما تأتي ريح ثانية عامرة بالرخاء فتحمل السفينة التائهة عائدة بها الى الجزيرة المقصودة ، التي أميرها سلامان ، الذي يقرر ملازمة الجماعة ، ويحرم المزلة ، فرحب بحي بن يقظان بعد أن عرف مكانته بواسطة أبسال .

وانطلق وحي بن يقظان » في جزيرة سلامان يبشر بنظراته في المال ، وأن على الجماعة واجب احتقاره ، فنفروا منه ، وعندها تأكد من اختلاطه بطبقات الناس أن فطرتهم فاسدة، وأنهم لا يصلحون الا للتماليم التي أتى بها الانبياء ، وأن الانبياء أعرف منه بالنفس البشرية ، فتوجه وحيى بن يقظان » الى مقر سلامان حاكم الجزيرة واعتدر عما بدر منه وأعلمه أنه قد رأى مثل رأي قوسه ووافقهم على ما يقولون : وأيقن أن تعاليمه انما تصلح لقوم أرقى من هذه الطبقة وصحب أبسال وعاد الى جزيرته وكان ابسال يتخذ حيا قدوة له

ثم عبـد الله بتلـك العزيـرة الى أن وافاهمـا الأجل ••• » •

هذه هي خلاصة آراء وتأملات ابن طفيل التي حشدها في قصته الغيالية دحي بن يقظان ، فجاءت معهرة تمبيرا صادقا عما يتفاعل في أعماق مسن أفكار مقلانية، ومنطلقات فلسنية استقاها من واقعه المرفاني الناهد الى الكشف المطلق ، والكسال العقاني ، والمثالية الواصلة الى أسمسى درجات المعرفة .

ومن الواضح ان ابن سينا قبله وابن رشد معاصره قد تمرضا الى هذا الموضوع الهام وهو أن ليس بين الشريعة والمقل خلاف وقرر ذلك ابن سينا في كتبه ، ووضع ابن رشد في ذلك أيضا كتاب « فصل المقال ، فيما بين العكمة والشريمة من الاتصال ، فجاء ابن طفيل وشرح هذه العلاقة في قالب قصصى شيق .

## السهروردي وحي بن يقظان :

وما دمنا نتحدث عن وحي بن يقظان ، لا بد لنا من الاتيان على ذكر القصة التي كتبها السهروردي المقتول حول هذا الموضوع وسماها بنفس الاسسم الذي أطلقه ابن سينا وابن طفيل على قصتيهما أي «حي بن يقظان » • فقصة السهروردي بدأها بقوله : « اني لما رأيت قصة «حي بن يقظان » وصادفتها مع ما فيها من عجائب الكلمات الروحانية والاشارات المعيقة عارية عن تلويحات تشير الى المطور الاعظم المخزون في الكتب الالهية والذي يترتب عليه مقامات الصوفية وأصحاب المكاشفات ولم يشر الى ذلك الا في آخر الكتاب أردت أن اذكر طورا في القصة سميتها أنا قصة الغريبة المغربية » •

وأولها « سافرت مع أخي عاصم من ديار ما وراء النهر ألى ساحل اللجة الخضراء الى مدينة القيروان في المغرب • فلما أحس قومها بقدومنا عليهم وأننا من أصحاب عدوهم أخذونا وقيدونا بسلاسل من حديد وحبسونا في قاع بئر عميقة • وكان فوق البئر قصر مشيد عليه أبراج عالية وقالوا لنا لا جناح عليكم أذا صدتم القصر مجردين أما عند الصباح فلا بد من الهوى في غيابة الجب » •

ومن الملاحظ أن السهروردي وقع اختيساره في

قصته على بلدة من بلاد المغرب وهي القيروان لأنها تسطع عليها الشمس عند شروقها بعكس ما اذا كانت في المشرق وطلوع الشمس رمز به الى انبثاق المقل وتحكمه وانما جملهم يطلعون في المساء الى التصر وينيبون في قاع البئر في الصباح لأن الانسان يكون في ترف ونميم اذا اتبع شهواته وغاب عنه المقل وتحكم في شهواته عاش عيشة سعيدة ، كلها هناء وطمأنينة ، كالتي يعيشها الماقل الحكيم و

وليس رمزه الى البئر والحياة فيه سوى تفسيرا لخفايا الحياة الظلمانية التي تسيطر عليها الشهوات التي تؤدي بالنفس الانسانية الى التهلكة والبوار، ثم يقول: و فبينما نعن في الصعود ليلا والهبوط نهارا اذ رأينا الهدهد مسلما في ليلة قمراء في منقاره كتاب صدر من شاطيء الوادي الأيمن من البقعة المباركة وقال اني أحطت بوجه خلاصكما وجئتكما من سبأ بنبأ يقين وها هو ذا مشروح في رقعة أبيكما »

والمقصود بالهدهد الالهام والوحي الذي يكشف عن الرموز فيصورها على حقيقتها ، وقد جاء هذا الهدهد مرسلا من الله وهو يحمل رسالة عامسة بالمحكمة ، ومليئة بالنور الذي يكشف الظلام من عند أبيهم باعث العقل ومعده بالقوى الروحانية التي تنبر للانسان الطريق القويم ، وتساعده على الوسول الى الله سبحانه وتعالى ، وفي هذه الرسالة التي حملها الهدهد أسرار كل مرموز وكشف عن كل محجوب مستور م

وبعد أن فتح السهروردي ورفيقه الرسالة التي حملها لهما الهدهد وجدا فيها : « انه من الهادي أبيكم ، وانه بسم الله الرحمان الرحيام \* كم شوقناكم فلم تشتأقوا ، ودعونا فلم ترحلوا ، وأشرناكم فلم تفهموا فان أردتم أن تتخلصوا ممن معكم فلا تنوا في عزم السفر واعتصموا يحبلنا وهو جوهر الفلك القدسي المستدوي على نواحمي الكسوف » \*

ويرى أحمد أمين أن هذه الرسالة وهي رسالة المقل تقول : « انها من الهادي أي من الله ، وأنها كم شوقت الناس الى رضوان الله واللبوء الى جانبه ولكن غلبت الشهوات وخضع الانسان لها ، ولـم يخضع لمقله \* ولمل في تسميسة أحد المسافريسن بعاصم اشارة الى أن العقل يعصم الناس من الزلل ، وأن الانسان اذا أراد النجاة فعليه ألا يتي في السفر بالبعد عن الشهوات وتركها وراء والاعتصام بحبل الله عن طريق العقل والكشف » تم قال : « فسافر واركب في السفينة التي باسم الله مجريها ومرساها فركبنا في السفينة وهي تجري بنا في موج كالجبال، ونعن نروم الصعود على طور سينا حتى نرمسق صومعة أبينا وحال بيننا الموج ، فكنا من المغرقين » \*

وهنا اشارة رمزية الى أن الله سبحانه وتمالى قد أوصى بلزوم ركوب السفينة التي تخلص من أمواج الشهوات المجارفة ، وتنطلق بركابها الى شاطيء السعادة والأمان ، فيصلوا باطمئنان الى طور سينام حيث سبقهم اليه موسى اذ رأى المله .

غير أن هذه السفينة جرت في وسعل أسواج ماخبة من شهوات بعر الطبيعة البدنية ، واستيلاء دواعيها وغلبة أهوائها ، فكانت كالجبال الحاجبة للنظر ، المائعة للسير ، وحال بين الانسان وبين الوصول الى الله هذا الموج ، موج هوى النفس واستيلاء ماء بحر الطبيعة فكان من المغرقين في بحر

الهيولى الجثمانية • ثم قال : و فتقدم الهدهد وصارت الشمس فوق رؤوسنا ، وركبنا السفينة ونحن نروم الصعود على طور سيناء حتى نرمق صومعة أبينا ، ورأيت في الطريق جماجم عاد وثمود، وأخذت الثقلين مع الاقلاك • وجعلتها مع الجن في قارورة صنعتها أنا فلما انقطعت المسافة وانقرضت الطريق ، وفار التنوا رأيت الصخرة العظيمة على قلة الطور العظيم •

وصعدنا الى الجبل ورأيت أبانا شيخا كبيرا تكاد السموات والارض تنشق من تجلي نوره فبقيست تائها متحيرا منه ومشيت اليه فسلم علي فسجدت له وبكيت زمانا وشكوت اليه من حبس القيروان » •

ويلاحظ من الاتيان على ذكر جماجم عاد و ثمود أن المتصود منها أولئك الذين صرعتهم شهواتهـم وأهوائهم ، بينما نرى السهروردي من جانبه يعمد الى سجن هذه الشهوات المرموز اليها بالجن في قمقم حتى لا تخرج مرة أخرى و تحض الناس على الفساد، وفار التنور أي تنور البدن باستيلاء المقـل على الشهوات الفاسدة ، وفاض ماء الهيولى على نـار الروح الحيوانية وصفا القلب ، وعند ذلك وصل

الى صغرة النجاة ، وشاهد الله الذي منه كل شيء ، وشكا اليه الانسان من سجنه في القيروان • ثم قال الله : و انك لا بد راجع الى سجن قيروان فلما سمعت ذلك طار عقلي ، وتأوهت صارخا صراخ المشرف على الهلاك ، فتضرعت اليه فقال : أما العبود فضروری الآن ، ولکنی أبشرك بشیئین أحدهمسا أنك اذا رجعت الى العبس يمكنك المجيء الينا اذا شئت ، والثاني أنك متخلص فيما بعد الي جنابنا تاركا البلاد الفريبة باسرها • ففرحت بما قال ، أى أن الانسان بعد أن يصل الى هذه الدرجة الروحية الكاشفة يعود أحيانا الى معبسه وهو بدنه وحسه وحياته في الدنيا المعتادة ، وهكذا حتى يسهل عليه الخروج منها والاتصال بالعالم الأعلى • فهو لا يترك الحبس نهائيا ولكنه يعود اليه من حين لآخر حتى يدركه الموت فاذا مات اتصل بالرفيق الأعلى •

وهذا ما يقول به جمهور الفلاسفة والحكماء من أن النفس كانت عالمة بكل شيء فلما حلت بالبدن الثقيل أخذت تتذكر بمض ما كانت تعرف وستعود الى حالتها الأولى بعد الموت وتتصل بالذات العلية • ويتابع السهروردي قائلا : « ولما حطت السفينة ، رأى مراجا فيه دهن ينبعث ثورا وينتشر في أقطار البيت ورأى أسدا وثورا ، وكان معهم غنم تركوها في الصحراء فأهلكتها الزلازل ووقمت فيهسأ نسار صاعقة فلما انقرض الطريق ، وفار الثنور ، رأى الأجرام العلوية ، وسمع نغماتها وتعلم منها أشياء ، فلما تم له ذلك توجه الى عين الحياة ، ورأىالصخرة المظيمة على قلة الطور العظيم ورأى حياتنا مجتمعة واتخذ واحد منها سبيله في البحر هربا ، وقسال : ذلك ما كنا نبغ في هــذا الجبل فسأل وســا هؤلام الحيتان ، فأجيب بأنهم اخوان قال : فلما سمعت ذلك عانقتهم وفرحت بهم وفرحوا بي ، فصمدنا إلى الجبل ، ورأى أباه شيخا كبيرا تكاد السموات والارش تنشق منه • وعلم أن هذا جبل طور سينام وقوق هذا الجبل مسكن والده وحده وكلنا عبيده ، وبه نستعين ومنه نقتبس وله البهسام الاعظسم • والجلال الأرقع ، •

وليست هذه الرموز سوى اشارة الى مسلمك الانسان في عالم الكون والنساد حيث يعب من الشهوات حتى الثمالة ، لذلك مثلها السهروردي بالحيتان ، ورمز بالأسد لنضبه قاذا استطاع أن

يتغلب عليها أي على الشهوات والغرائز كلها وصل الى شاطيء السلامة وارتفع الى الكمال والمثالية •

أما العوت الذي اتخذ سبيله في البحر سربا فهو يعني النفس الانسانية عندما تسربت الى بحس الجسد ، تأويلا لقصة موسى مع الخضر ، فانه لما جاوزه وألقى على موسى النصب والجوع تذكر العوت والاغتذاء منه • وفي هذا اشارة الى حالة ولادته واتصال الروح بالبدن ولذلك قال غذاءنا ، ولم يقل قوتنا لأن الغداء في النهار ، والولادة خروج من ظلمة الرحم الى نور الدنيا • والصخرة يمني صخرة النجاة والوصول الى المعرفة الالهية .

والسفر كان صعبا ولقي منه نصبا ، لأنه سفر الانسان الطويل الى العضرة الالهية ثم رأى الله وهو المرموز اليه بالأب كما رآه موسى ووجد عنده قوما صالحين وصلوا الى الله قبله فأنس بهم وصاحبهم ، وختم الرسالة بقوله : « ويقي معي من اللذة ما لا أطيق أن أشرحه فانتحبت وابتهلت وتحسرت ، الى أن يقول : « نجانا الله من قيد الهيولى والطبيعة » •

## حى بن يقظان عند ابن سينا :

طالما تعرضنا لعي بن يقظان عند ابن طفيل والسهروردي لا بد لنا من التطلع الى حي بن يقظان عند ابن سينا لنلتمس مدى التوافق والانسجام بين الآراء الثلاثة • وخلاصة حي بن يقظان عند ابن سينا أن جماعة خرجوا طلبا للنزهة ، وبينهم شيخ جميل الطلعة حسن الهيئة ، مهيب قمد أكسبت السنون والرحلات تجارب عظيمة • وهذا الشيخ المهيب الوقور اسمه «حي بن يقظان » • وهو يرمز بهذا الشيخ الى العقل وقد اكتسب التجارب مين السنين ومن الرحلات •

وهذه الجماعة ليست أشخاصا ، وانما يمني بها الشهوات والغرائس وسائر الملكسات الانسانية ، والمجادلة بين الجماعة والتحدث الى حي بن يقظان يمني المجادلات التي تحدث عادة بين غرائز الانسان وشهواته وعقله ونفسه • ومن هذه المجادلات بين قوى الانسان وعقله يسأل العقل عن علم الفراسة الذي بواسطته يمرف الامر المجهول الغني من أحواله الظاهرة • ويعرف النتائج من مقدمات بديهية •

ويقول العقل: ان هذه الرفقة التـــى تعجــب

الانسان وهي شهواته وغرائزه ليست سوى رفقـة سوء • ومن ذلك أيضا قوة التخيل وقد رمز اليها بشاهد الزور ، وذلك لأنها قادرة على تشبيه الشيء بالشيء زورا وبهتانا لايقاع الناس في الشر ، وهذا التشبيه زور وباطل لا ينشأ عن عقل وحكمة •

ان هذا الذي عن يمينك أهوج ، والذي عن يسارك قدر شره قرم شبق لا يملاً بطنه الا التراب، وهو يرمز بالذي عن اليمين للقوة العضبية و ورمز بالتي عن اليسار للقوة الشهوانية و وصفها بما طبعت عليه من قدارة وقرم وشبق ثم أضاف : ان هذه القوة ملتصقة بالانسان التصاقا كبيرا ولا يبريء الانسان منها الا غربة تأخذها الا بلاد لم يطأها من قبل أمثاله وأراد بذلك ما عليه قوته المقلية من ملازمة هذه القوى الاخرى لها ، وضرورة مجاورتها اياها ولا مخلص للعقل ولا منجي ، ما دام مع البدن و

ويتول: واذ لات حين تلك النربة ولا معيمى لك عنهم فلتطلهم يدك وليغلبهم سلطانك ، واياك وان تقبضهم زمامك أو تسهل لهم قيادك بل استظهر عليهم بحسن الايالة وسمهم سوم الاعتدال فانك ان

متنت لهم سغرتهم ولم يسخروك ، وركبتهم ولم يركبوك ، ومن توافق حيلك فيهم أن تتسلط بهذا الشكس الزعر على هذا الأرعن النهم تزبره زبرا فتكسره كسرا وأن تستدرج غلواء هذا التائه المسر بغلابة هذا الأرعن الملق فتخفضه خفضا ، وأما هذا المموه المتحرص فلا تحتج اليه أو يؤتيك موثقا من الله غليظا فهنالك صدقه تصديقا ولا تحجم عن اصاخة اليه لما ينهيه اليك وان خلط فانك لن تعدم من اجنائه ما هو جدير باستبثاته وتحققه به و

ويرمز ابن سينا هنا الى الطريق الذي يجب أن يسلك في تدبير القوة المتخيلة للوصول الى السلامة، وذلك كأن لا يثق بها كل الثقة ، ويميز صدقها من كذبها ، وباطلها من حقها \* ولا بد له من تسليم الحكم والقيادة للمقل \* قال : ان المقل وهر حي ابن يقظان لها وصف الرفقة بهذه الاوصاف فحص هذه القوى كما وصف المقل فوجدها كما وصفها ، ثم ان الرجل لما نصحه المقل هذه النصائح طلب منه الانسان أن يدله على سبيل النعر فقال له : « ان هذا السبيل مسدود لن تستطيعه » أي أن هذه المسحبة بهؤلاء الرفقاء لا يمكن التخلي عنها الا

وأن هذه المركبات لا يمكن أن تخضع لعكم المقل خضوعا تاما ما دامت العياة • غاية الأمر أنه يمكن بالمجاهدة قمعها والتغلب عليها لا اماتتها • ثم قال حي بن يقظان ردا له على طلب السياحة : ان حدود الارض ثلاثة : حد يعوزه الخاقان ل وقد أدرك كنهه وترامت به الاخبار الجلية المتراترة ، وحدان غريبان : حد المغرب ، وحد المشرق ، ولكل واحد منهما صقع قد ضرب بينهما وبين عالم البشر بسور لن يعدوه الا الغواص الذين منعوا قوة لم يمنعها البشر بالفطرة •

ويقصد بهذه الحدود المركبات المحسوسة في عالمي الارض والسماء وهي التي يجمعها الخافقان أما حد المغرب وحد المشرق فيقصد بهما على حدد التعبير الفلسفي الهيولى والصورة ولكل من الهيدولى الهيولى ، والمشرقي الصورة ولكل من الهيدولى والصورة كنه وحقيقة ، وقد ضرب بين حقيقتهما وبين عالم البشر سور لا يستطيع أن يتخطاه بالفطرة والطبع انصا يتخطاه بالجد والتعلم والاكتساب ، ثم قال : و ان تخطي هذا السدور لا يتأتى بالاغتسال في عين فوارة اذا هدي اليها السائح فتطهر بها ، وشرب

من فورانها ۽ ٠

ويخلص ابن سينا من كل هذه الأمور عائدا الى عالم الارض وأهله فيقول: « انه رتب على سكك خمس كسكك البريد بها يختطف من يستهوي من سكان الارض » • ويعني بالسكك الخمسة الحواس الخمس وباختطافها الى غرق الانسان في جهة من جهاتها • ثم يسير الى القوة المتغيلة والقوة الحافظة والقوة الماقلة والكرام الكاتبين • ويصف قوما من أهل الارض فيرى أنهم أمة بررة لا تجيب داعية نهم أو قرم أو غلمة أو ظلم أو حسد أو كسل ، قدم متعوا بالنظر الى وجه الملك وحلوا تحية اللطف في الشمائل والحسن في الاذهان والرداء الباهر والحسن الرائع •

ولم يكن الهدف من وراء قصة دحي بن يقظان ه التي صنفها ابن سينا سوى اظهار القوة الخارقة التي يتمتع بها المقل ، والتي تميزه على ما لدى الانسان من غرائز وملكات ، وتبيان علاقة هذا المقل الارضي بالمقول السماوية العليا ، ثم علاقة هذه المقول بالمقل الماشر وهو العلة الفاعلة ، أو بعبارة أوضح هو الله واجب الوجود \*

## قصة حى بن يقظان لابن طفيل

## بسم الله الرحمن الرحيم

العمد لله العظيم الاعظم ، القديم الاقدم ، العليم الاعلم ، العكيم الاحكم ، الرحيم الارحم ، الكريم الاكرم ، اللهي علم بالقلم ، الذي علم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم وكان فضل الله عليك عظيما وأحمده على فواضل النعماء ، وأشكره على تتابع الآلاء وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدا عبده ورسوله ، صاحب المتلق الطاهر ، وأمجز الباهر ، والبرهان القاهر ، والسيف الشاهر ، صلوات الله عليه وسلامه ، وعلى والمعالم ، وذوي المناقب والمعالم ، وعلى جميع الصحابة والتابعين ، الى يوم الدين ، وسلم تسليما كثيرا ،

سألت أيها الأغ الكريم ، الصغي العميم ـ منعك الله البقاء الابدي وأسعدك السعد السرمدي ـ أن أبث اليك ما أمكنني بثه من أسرار الحكمة المشرقية التي ذكرها الشيخ الرئيس أبو على ابن سينا فاعلم : أن من أراد العق الذي لا جمجمة فيه ، فعليه بطلبها والجد في اقتنائها •

ولقد حرك منى سؤالك خاطرا شريفا أفضى بى \_ والحمد لله \_ الى مشاهدة حال لم أشهدها قبل ، وانتهى بي الى مبلغ هو من الغرابة ، بحيث لا يصفه لسان ، ولا يقوم به بيــان - لأنــه من طور غير طورهما ، وعالم عبر عالمهما • غير أن تلك الحال ، لما لها من البهجة والسرور ، واللذة والحبــور ، لا يستطيع منوصل اليها وانتهىالي حد من حدودها، أن يكتم أمرها أو يخفى سرها ، بل يعتريه سن الطرب والنشاط والمرح والانبساط ، ما يحمله على البوح بها مجملة دون تفصيل ، وان كان ممن لم تحذقه الملوم قال فيها بغير تحصيل ، حتى ان بعضهم قال في هذه الحال: سبحاني ما أعظم شأني، وقال غيره : أنا الحق ! وقال غيره : ليس في الثوب الا الله ٠

وأما الشيخ أبو حامد الغزالي رحمة الله عليه ، فقال متمثلا عند وصوله الى هذا الحال بهذا البيت :

> فكان ما كان مما لست أذكره فظن خيرا ولا تســـال عن الخبر

وانما أدبته المعارف ، وحذقته العلوم •

وانظر الى قول أبي بكر بن الصائغ المتصل بكلامه في صفة الاتصال ، فأنه يقول : اذا فهم المعنى المقصود من كتابه ذلك ، ظهر عند ذلك أنه لا يمكن أن يكون معلوم من العلوم المتعاطاة في مرتبته ، وحصل متصوره ، بفهم ذلك المعنى ، في رتبة يرى نفسه فيها مباينا لجميع ما تقدم ، مسع اعتقادات أخر ليست هيولانية ، وهي أجل من أن تنسب الى الحياة الطبيعية ، بل هي أحوال من أحوال السعداء منزهة عن تركيب الحياة الطبيعية ،خليقة أن يقال لها أحوال الهية يهبها الله سبعانه وتعالى لمن يشاء من عباده •

وهذه الرتبة التي أشار اليها أبو بكر ينتهمي اليها بطريق العلم النظري والبحث الفكري ، ولا شك أنه بلغها ولم يتخطها •

وأما الرتبة التي أشرنا اليها نعن أولا ، فهي غرها وان كانت اياها بمعنى أنه لا ينكشف فيها أمر على خلاف ما انكشف في هذه ، وانما تغايرها بزيادة الوضوح ومشاهدتها بأمر لا نسميه قوة الا على المجاز ، اذ لا نجد في الألفاظ الشعبية ، ولا في الاصطلاحات الخاصة ، أسماء تدل على الشيء الذي يشاهد به ذلك النوع من المشاهدة • وهذه الحال التي ذكر ناها وحركنا سؤالك الى ذوق منها ، هي من جملة الاحوال التي نبه عليها الشيخ أبو على حيث يقول: ثم اذا بلغت به الارادة والرياضة حدا ما ، عنت له خلسات ، من اطلاع نور الحق ، لذيذة ، كأنها بروق تومض اليه ، ثم تخمد عنه ثم انــه تكثر عليه هذه الغواشي اذا أمعن في الارتياض ، ثم انه ليوغل في ذلك حتى يغشاه في غير الارتياض ، فكلما لمع شيئًا عاج عنه الى جناب القدس ، فيذكر من امره امرا ، فيغشاه غاش ، فيكاد يرى الحق في كل شيء • ثم انه لتبلغ به الرياضة مبلغا ينقلب له وقته سكينة • فيصبر المخطوف مألوفا ، والوميض شهابا بينا ، وتحصل له معارفه مستقرة كأنها صحبة مستمرة ٠٠٠.الي ما وصفه من تدرج المراتب ، وانتهائها الى النيل بأن يصب سره مرأة مجلموة

يحاذي بها شطر الحق • وحينئد تدر عليه اللذات العلى ، ويفرح بنفسه لما يرى بها من أثر الحق ، ويكون له في هذه الرتبة نظر الى الحق ، ونظر الى نفسه ، وهو بعد متردد • ثم انه لينيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط ، وان لحظ نفسه فمن حيث هي لاحظة ، وهناك يحق الوصبول •

فهذه الاحوال التي وصفها ، رضي الله عنه ، انما أراد بها أن تكون له ذوقا ، لا على سبيــل الادراك النظري المستخرج ببالمقاييس ، وتقديسم المقدمات ، وانتاج النتائج ، وان أردت مثالا يظهر لك به الفرق بين ادراك هـنه الطائفـة وادراك سواها ، فتغيل حال من خلق مكفوف البصر ، الا أنه جيد الفطرة ، قوي الحدس ثابت الحفظ ، مسدد الخاطر فنشأ مذ كان في بلدة من البلدان ، وما زال يتمرف أشخاص الناس بها ، وكثيرا من أنــواع الحيوان والجمادات ، وسكك المدينة ومسالكها وديارها وأسواقها ، بما له من ضروب الادراكات الأخر ، حتى صار بحيث يمشى في تلك المدينة بغير دليل ، ويعرف كل من يلقاه ويسلم عليه بأول وهلة، وكان يمرف الألوان وحدها بشروح أسمائها ، وبمض حدود تدل عليها • ثم انه بعد أن حصل في هذه الرتبة فتح بصره وحدثت له الرؤية البصرية ، فمشى في تلك المدينة كلها وطاف بها فلم يجد أمرا على خلاف ما كان يعتقده ، ولا أنكر من أمرها شيئا • وصادف الألوان على نعو صدق الرسوم عنده ، التي كانت رسمت له بها ، غير أنه في ذلك كله حدث أمران عظيمان ، أحدهما تابع للآخر ، وهما :زيادة الوضوح والانبلاج، واللذة العظيمة •

فحال الناظرين الذين لم يصلوا الى طور الولاية هي حالة الأعمى الأولى: والالوان التي في هذه الحال معلومة بشروح أسعائها ، هي تلك الامور التي قال أبو بكر انها أجل من أن تنسب الى العياة الطبيعية ، يهبها الله لمن يشاء من عباده • وحال النظار الذين وصلوا الى طور الولاية ومنحهم الله تمالى ذلك الشيء الذي قلنا انه لا يسمى قوة الا على سبيل المجاز ، هي الحالة الثانية •

وقد يوجد في النادر من كان أبدا ثاقب المبصيرة، مفتوح المبصر غير محتاج الى النظر • ·

ولست أعني \_ أكرمك الله بولايته \_ بادراك أهل النظر ها هنا ، ما يدركونه من عالم الطبيعة ،

وبادراك أهل الولايــة ، ما يدركونه ممــا بعــد الطبيعة، فإن هذين المدر كين متباينان جدا بأنفسهما، ولا يلتبس أحدهما بالآخر • بل الذي نعنيه بادراك أهل النظر ، ما يدركونه مما بعد الطبيعة ، مثل ما أدركه أبو بكر • ويشترط في ادراكهم هذا أن يكون حقا صحيحاً ، وحينتُك يقع النظر بينه وبين ادراك أهل الولاية الذين يعتنون بتلك الاشياء بمينها مع زيادة وضُوح ، وعظيم التذاذ ، وقد عاب أبو بكر هذا الالتذاذ على القوم ، وذكر أنه للقوة الخيالية. ووعد بأن يصف ما ينبغي أن يكون حال السعداء عند ذلك ، بقول مفسر مبين • وينبغي أن يقال له ها هنا : لا تستحل طعم شيء لم تذق ، ولا تتخط رقاب الصديقين ! ولم يفعل الرجل شيئًا من ذلك ، ولا وفي بهذه العدة ، وقد يشبه أن منعه عن ذلك ما ذكره من ضيق الوقت واشتغاله بالنزول السي وهران أو رأى أنه إن وصف تلك الحال اضطره المقول الى أشياء فيها قدح عليه في سيرته ، وتكذيب لما أثبته من الحث على الاستكثار من المال والجمع له وتمرف وجوه الحيل في اكتسابه •

وقد خرج بنا الكلام الى غير ما حركتنا اليــه بسؤال بعض خروج ، بعسب مــا دعت الضرورة اليه ، وظهر بهذا القول أن مطلوبك لم يتعد أحد غرضين :

1 ـ اما أن تسأل عما يراه أصحاب المشاهدة والأذواق والحضور في طور الولاية: فهذا مصالا يمكن اثباته على حقيقة أمره في كتاب، ومتى حاول أحد ذلك وتكلفه بالقول أو الكتب، استحالت حقيقته، وصار من قبيل القسم الآخر النظري، لأنه اذا كس الحروف والاصوات وقرب من عالم الشهادة، لم يبق على ما كان عليه بوجه ولاحال، واختلفت المبارات فيه اختلافا كثيرا، وزلت به أقدام قوم عن الصراط المستقيم، وظن بأخرين أن أقدامهم زلت وهي لم تزل، وانما كان ذلك لأنه أمر لا نهاية له في حضرة متسعة الاكناف، محيطة غير محاط بها م

لا ـ والغرش الثاني من الغرضين اللذين قلنا ان سؤالك لن يتعدى أحدهما ، هو أن تبتغمي التمريف يهذا الامر على طريقة أهل النظر \* وهذا ـ أكرمك الله بولايته ـ شيء يحتمل أن يوضع في الكتب وتتصرف به العبارات ، ولكنه أعمدم من الكبريت الاحمر ، ولا سيما في هذا الصقع الذي

نعن فيه ، لأنه من الغرابة في حد لا يظفر باليسير منه الا الفرد بعد الفرد ، ومن ظفر بشيء منه لم يكلم الناس ب الا رسزا ، فان الملة الحنيفية والشريمة المعمدية قد منعت سن الخوض فيه ، وحذرت عنه -

ولا تظن أن الفلسفة التي وصلت الينا في كتب أرسطو وأبي نصر ، وفي كتاب الشفاء تغي بهذا الفرض الذي أردته ، ولا أن أحدا من أهل الاندلس كتب فيه شيئا فيه كفاية ، وذلك أن مبن نشأ بالأندلس من أهل الفطرة الفائقة ، قبل شيوع علم المنطق والفلسفة فيها ، قطعوا أعمارهم بعلوم التماليم وبلغوا فيها مبلغا رفيما ، ولم يقدروا على أكثر من ذلك • ثم خلف من بعدهم خلف زادوا عليهم بشيء من علم المنطق ، وفنظروا فيه ولم يغض بهم الى حقيقة الكمال ، فكان فيهم من قال :

برح بني أن علنوم النورى اثنان منا ان فيهما من مزيد

حقیقے یمجنز تحصیلها وباطل تحمیله سایفید

ثم خلف من بعدهم خلف أحذق منهم نظرا ، وأقرب الى الحقيقة • ولم يكن فيهم أثقب ذهنا ، ولا أصح نظرا ، ولا أصدق رؤية ، من أبي بكر بن الصائغ غير أنه شغلته الدنيا ، حتى اخترمته المنية قبل ظهور خزائن علمه ، وبث خفايــا حكمته • وأكثر ما يوجد له من التآليف فانما هي غير كاملة ومجزومة من أواخرها ، ككتاب، و في النفس ، و « تدبير المتوحد » ومــا كتبه في المنطــق وعلــم الطبيمة ، وأما كتب الكاملة فهي كتب وجيزة ورسائل مختلسة ، وقد صرح هو نفسه بذلك وذكر أن المعنى المقصود برهانه في و رسالة الاتصال ، ليس يعطيه ذلك القول عطاء بينا الا بعد عسر واستكراه شديد • وأن ترتيب عبارته في بعض المواضع على غير الطريق الاكمل ، ولو اتسع له الوقت مال لتبديلها • فهذا حال ما وصل الينا من علم هذا الرجل ، ونعن لم نلق شخصه -

وأما من كان معاصرا له ممن لم يوصبف بانه في مثل درجته ، فلم نر له تأليفا •

وأما من جاء بمدهم من المعاصرين لنا ، فهم بعد في حد التزايد أو الوقوف على غير كمال ، أو ممن لم تصل الينا حقيقة أمره •

وأما ما وصل الينا من كتب أبى نصر فأكثرها في المنطق • وما ورد منها في الفلسفة فهي كثيرة الشكوك ٠٠٠ فقد أثبت في كتاب « الملة الفاضلة » بقاء النفوس الشريرة بعد الموت في آلام لا نهاية لها ، بقاء لا نهاية له ، ثم صرح في « السياسة المدنية » بأنها منحلة وصائرة الى العدم ، وأنه لا بقاء الاللنفوس الفاضلة الكاملة • ثم ومست في شرح و كتاب الاخلاق ، شيئًا من أمس السعسادة الانسانية ، وأنها انما تكون في هذه العياة وفي هذه الدار ، ثم قال عقب ذلك كلاما هذا معناه و كل ما يذكر غير هذا فهو هذيان وخرافات عجائز » • فهذا قد أيأس الخلق جميما من رحمة الله تعالى ، وصير الفاضل والشرير في رتبة واحدة اذ جعسل مصبر الكل الى العدم ، وهذه زلة لا تقال ، وعثرة لیس بعدها جیر ۰ هذا مع ما صرح په مـن سوم معتقده في النبوة ، وأنها يزعمه للقوة الخيالية ، وتفضيله الفلسفة عليها الى أشياء ليس بنا حاجة الى ايرادها •

وأما كتب و أرسطوطاليس ، فقد تكفل الشيخ أبو علي بالتعبير عما فيها ، وسلك طريق فلسمته في و كتاب الشفاء ، وصرح في أول الكتاب بأن

العق عنده غير ذلك ، وأنه انما ألف هذا الكتاب على مذهب المشائين وأن من أراد الحق الذي لا جمجمة فيه فعليه بكتابه في « الفلسفة المشرقية » ومن عني بقراءة كتاب « الشفاء » وبقراءة كتب أرسطوطاليس ، ظهر له في أكثر الامور أنها تتفق، وان كان في كتاب « الشفاء » أشياء لم تبلغ الينا عن أرسطو وكتاب « الشفاء » على ظاهره دون أن أرسطو وكتاب « الشفاء » على ظاهره دون أن يتفطن لسره وباطنه ، لم يوصل به الى الكسال حسبما نبه عليه الشيخ أبو على في كتاب «الشفاء» وحسبما نبه عليه الشيخ أبو على في كتاب «الشفاء»

وأما كتب الشيخ أبي حامد الغزالي ، فهو بحسب مغاطبته للجمهور ، يربط في موضع ، ويحل في أخر ، ويكفر بأشياء ثم ينتحلها ، ثم انه من جملة ما كفر به الفلاسفة في « كتاب التهافت » انكارهم لحشر الاجساد ، واثباتهم الثواب والعقاب للنفوس خاصة - ثم قال في أول كتاب « الميزان » ان هذا الاعتقاد هو اعتقاد شيوخ الصوفية على القطع - ثم قال في كتاب « المنقذ سن الضلال والمفسح ثم قال في كتاب « المنقذ سن الضلال والمفسح بالأحوال » : ان اعتقاده هو كاعتقاد الصوفية ، وان أمره انما وقف على ذلك بعد طول البحث ،

وأممن النظر فيها • وقد اعتذر عن هذا الفعل في آخر كتاب و ميزان العمل » • حيث وصف أن الآراء ثلاثة أقسام :

١ ــ رأي يشارك فيه الجمهور فيما هم عليه •

٢ ــ ورأي يكون بين الانسان وبين نفسه لا يطلع
 عليه الا من هو شريكه في اعتقاده •

۳ ـ ورأي يكون بعسب ما يخاطب به كل سائــل ومسترشد •

ثم قال بعد ذلك : ولو لم يكن في هذه الالفاظ الا ما يشكك في اعتقادك المورث لكفى بذلك نفما وفان من لم يشك ، لم ينظر ، ومن لم ينظر ، لم يبصر ، ومن لم يبصر ، بقي في العملى والحيرة ، ثم تمثل بهذا البيت :

خذ مـا تـراه ودع شيئا سممت به في طلعة الشمس ما يغنيك عن ز'حل

فهذه صفة تعليمه ، وأكثره انسبا هو رسن واشارة لا ينتفع بها الا من وقف عليها ببصسيرة نفسه أولاً ، ثم سمعها منه ثانياً ، أو من كان معدا لفهمها ، فائق الفطرة ، يكتفي بأيسر أشارة •

وقد ذكر في كتاب « الجواهر » ، أن له كتبا مضنونا بها على غير أهلها وأنه ضمنها صريح العق • ولم يصل الاندلس في علمنا منها شيء ، بل وصلت كتب يزعم بعض الناس أنها هي تلك المضنون بها ، وليس الامر كذلك ، وتلك الكتب هي كتاب « الممارف العقليمة » وكتساب « النفخ والتسوية » و « مسائل مجموعة » وسواها •

وهذه الكتب ، وان كانت فيها اشارات ، فانها لا تتضمن عظيم زيادة في الكشف على ما هو مثبوت في كتبه المشهورة • وقد يوجد في كتاب و المقصد الأسنى » ما هو أغمض مما في تلك ، وقد صرح هو بأن كتاب و المقصد الأسنى » ليس مضنونا به فيلزم من ذلك أن هذه الكتب الواصلة ليست هي المضنون بها • وقد توهم بعض المتأخرين من كلامه الواقع في آخر و كتاب المشكاة » أمرا عظيما أوقعه في مهواة لا مخلص له منها ، وهو قوله .. بعد ذكر أصناف المحجوبين بالأنوار ، ثم انتقاله الى ذكسر الواصلين .. : انهم وقفوا على أن هذا الموجدود

العظيم متصف بصفة تنافي الرحدانية المحضة • فأراد أن يلزمه من ذلك أنه يعتقد أن الحق سبعانه في ذاته كثرة ما ، تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا!

ولا شك عندنا في أن الشيخ أبا حامد ممن سعد السمادة القصوى ، ووصل تلك المواصل الشريفة المقدسة • لكن كتبه المفينون بها المشتملة على علم المكاشفة لم تصل الينا •

ولم يتغلص لنا ، نعن ، العق الذي انتهينا اليه ، وكان مبلغنا من العلم يتتبع كلامه وكلام الشيخ أبي علي ، وحرف بعضها الى بعض ، واضافة ذلك الى الآراء التي نبغت في زمائنا هذا ، ولهج بها قوم من منتعلي الفلسفة ، حتى استقام لنا المعق أولا بطريق البحث والنظر ، ثم وجدنا منه الأن هذا الذوق اليسير بالمشاهدة ، وحيند رأينا أنفسنا أهلا لوضع كلام يؤثر عنا ، وتعين علينا أن تكون \_ أيها السائل \_ أول من أتحقناه بما عندنا ، وأطلعناه على ما لدينا لصحيح ولائك \_ وزكاء منائك - غير أنا ان ألقينا اليك بغايات ما انتهينا اليه من ذلك ، من قبل أن نعكم مباديها معك ، ولم

يفدك ذلك شيئا أكثر من أمر تقليدي مجمل! هذا ان أنت حسنت ظنك بنا بحسب المودة والمؤالفة ، لا يمعنى أنا نستحق أن يقبل قولنا ·

ونعن لا نرضي لك هذه المنزلة ونعن لا نقنع لك بهذه الرتبة ، ولا نرضى لك الا ما هو أعلى منها ، اذ هي غير كفيلة بالنجاة فضلا عن الفوز بأعلى الدرجات ، وانما نريد أن نعملك على المسالك التي قد تقدم عليها سلوكنا ، ونسبح بك في البعر الذي قد عبرناه أو حتى يفضي بك الى ما أفضى بنا اليه : فتشاهد من ذلك ما شاهدناه ، وتستغني وتتعقق ببصيرة نفسك كل ما تعققناه ، وتستغني عن ربط معرفتك بما عرفناه .

وهذا يعتاج الى مقدار معلوم من الزسان غير يسير ، وفراغ من الشواغل واقبال بالهمة كلها على هذا الفن ، فان صدق منك هذا العزم ، وصحت نيتك للتشمير في هذا المطلب ، فستحمد عند الصباح مسراك ، وتنال بركة مسعاك ، وتكون قد أرضيت ربك وأرضاك ، وأنالك حيث تريده من أملك ، وتطمح اليه بهمتك وكليتك • وأرجو أن أصل من السلوك بك على أقصر الطريق ، وأمنها من الغوائل

والآفات ، وان عرضت الآن الى لمحة يسيرة علسى
سبيل التشويق والحث على دخول الطريق ، فأنسا
واصف لك قصمة « حي بن يقظان » و « أسمال
وسلامان » الذين سماهم الشيخ أبو علي • ففسي
قصصهم عبرة لأولي الألباب ، وذكرى لن كمان
له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد •

ذكر سلفنا المسالح \_ رضى الله عنهم \_ أن جزيرة من جزائر الهند التي تحت خط الاستوام، وهي الجزيرة التي يتولد بها الانسان من غير أم ولا أب ، وبها شجر يثمر نساء ، وهي التسي ذكس المسمودي أنها جزيرة الوقواق لأن تلك الجزيرة أعدل بقاع الارض هواء ، وأتمها لشروق النور الأعلى عليها استعدادا ، وان كان ذلك خلاف ما يراه جمهور الفلاسفة وكبار الاطباء ، فانهم يرون أن أعدل ما في المعمورة الاقليم الرابع ، فان كانوا قالوا ذلك لأنه صح عندهم أنه ليس علي خيط الاستواء عمارة لمانع من الموانع الارضية ، فلقولهم: ان الاقليم الرابع أعدل بقاع الارض وجه ، وان كانوا انما أرادوا بذلك أن ما على خط الاستوام شديد الحرارة ، كالذي يصرح به أكثرهم فهو خطأ يقوم البرهان على خلافه •

وذلك أنه قد تبرهن في العلوم الطبيعية أن لا سبب لتكون الحرارة الا الحركة أو ملاقاة الأجسام العارة والاضاءة ، وتبين فيهما أيضا أن الشمس بذاتها غير حارة ولا متكيفة بشيء من هذه الكيفيات المزاجية ، وقد تبين فيها أيضا أن الاجسام التسي تقبل الاضاءة أتم القبول ، هي الاجسام الصقيلة غير الشفافة ، ويليها في قبول ذلك الاجسام الكثيفة غر الصقيلة ، فأما الاجسام الشفافة التي لا شيء فيها من الكثافة فلا تقبل الضوم بوجه • وهذا وحده مما برهنه الشيخ أبو على خاصة ، ولم يذكره من تقدمه ، فاذا صحت هذه المقدمات ، فاللازم عنها أن الشمس لا تسخن الارض كما تسخن الاجسام العارة أجسام أخر تناسها ، لأن الشمس في ذاتها غبر حارة ولا الارض أيضا تسخن بالحركة لأنها ساكنة وعلى حالة واحدة في شروق الشمس عليها وفي وقت مفيبها عنها • وأحوالها في التسخين والتبريد ، ظاهرة الاختلاف للحس في هذين الوقتين • ولا الشمس أيضا تسخن الهواء أولا ثم تسخن بعد ذلك الارض بتوسط سخونة الهواء ، وكيف يكون ذلك ونعن نجد أن ما قرب من الهواء من الارض في وقت الحر ، أسخن كثيرا من الهواء

الذي يبعد منه علوا ؟ فبقى أن تسخين الشمس للارض انما هو على سبيل الاضاءة لا غير ، فان العرارة تتبع الضوء أبـدا : حتى ان الضوء اذا أفرط في المرأة المقمرة ، أشمل ما حاذاها • وقـــد ثبت في علوم التعاليم بالبراهيين القطعية ، أن الشمس كروية الشكل ، وأن الارض كذلك ، وأن الشمس أعظم من الارض كثما ، وأن الذي يستضيء من الارض بالشمس أبدا هو أعظم من نصفها ، وأن هذا النصف المضيء من الارض في كل وقت أشد ما يكون الضوء في وسطه ، لأنه أبعــد المواضع من الظلمة ، ولأنه يقابل من الشمس أجزاء أكثر ، وما قرب من المحيط كان أقل ضوءا حتى ينتهى الى الظلمة عند محيط الدائرة الذي ما أضاء موقعه من الارض قط ، وانما يكون الموضع وسط دائرة الضياء اذا كانت الشمس على سمت رؤوس الساكنين فيه، وحينئذ تكون الحرارة في ذلك الموضع أشد ما يكون فان كان الموضع مما تبعد الشمس عن مسامتة رؤوس أهله ، وكان شديد البرودة جدا ، وان كان مما تدوم فيه المسامتة كان شديد الحرارة، وقد ثبت في علم الهيئة أن بقاع الارض التي على خط الاستواء لا تسامت الشمس رؤوس أهلها سوى مرتين في العام: عند حلولها برأس العمل ، وعند حلولها برأس الميزان • وهي في سائر العام ستــة أشهر جنوبا منهم ، وستة أشهر شمالا منهم: فليس عندهم حر مفرط ، ولا برد مفرط • وأحوالهــم بسبب ذلك متشابهة •

وهذا القول يعتاج الى بيان أكثر من هذا ، لا يليق بما نحن بسبيله ، وانما نبهناك عليه ، لأنه من الأمور التي تشهد بصعة ما ذكر من تجويسة تولد الانسان بتلك البقعة من غسير أم ولا أب فمنهم من بت الحكم وجزم القضية بأن « حي بن يقظان » من جملة من تكون في تلك البقعة من غير أم ولا أب ، ومنهم من أنكر ذلك وروى من أمره خبرا نقصه عليك ، فقال :

انه كان بازاء تلك الجزيرة ، جزيرة عظيمة متسعة الاكناف ، كثيرة الفوائد ، عامرة بالناس ، يملكها رجل منهم شديد الأنفة والغيرة ، وكانت له أخت ذات جمال وحسن باهر فعضلها ومنعها الأزواج اذا لم يجد لها كفوا •

وکان له قریب یسمی د یقظان ، فتزوجها سرا

على وجه جائز في مذهبهم المشهور في زمنهم " ثم انها حملت منه ووضعت طفلا " فلما خافست أن يفتضح أمرها وينكشف سرها ، وضعته في تابوت احكمت زمه بعد أن أروته من الرضاع ، وخرجت به في أول الليل في جملة من خدمها وثقاتها الى ساحل البحر ، وقلبها يحترق صبابة به ، وخوفا عليه ، ثم انها ودعته وقالت :

اللهم انك خلقت هذا الطفل ولم يكن شيئا مذكورا ، ورزقته في ظلمات الاحشام ، وتكفلت به حتى تم واستوى • وأنا قد سلمته الى لطفك ، ورجوت له فعملك ، خوفا من هذا الملك النشوم الجبار العنيد • فكن له ، ولا تسلمه ، يا أرحم الراحمين !

ثم قذفت به في اليم • فصادف ذلك جري المام بقوة المد ، فاحتمله من ليلته الى ساحل الجزيسرة الأخرى المتقدم ذكرها • وكان المد يصل في ذلك الوقت الى موضع لا يصل اليه الا بعد عام • فادخله المام بقوته الى أجمة ملتفة الشجر عذبة التريسة ، مستورة عن الرياح والمطر ، معجوبة عن الشمس تزاور عنها اذا طلعت ، وتميل اذا غربت • ثم أخذ

الماء في الجزر •

وبقي التابوت في ذلك الموضع ، وعلت الرمال بهبوب الرياح ، وتراكمت بعد ذلك حتى سدتُ مدخل الماء الى تلك الأجمة • فكان المد لا ينتهي اليها ، وكانت مسامير التابوت قد فلقت ، وألوا له قد اضطربت عند رمي الماء اياه في تلك الأجمة •

فلما اشتد الجوع بذلك الطفل ، بكى واستفاث وعالج الحركة ، فوقع صوته في أذن ظبية فقدت طلاها ، خرج من كناسه فعمله العقاب ، فلما سمعت الصوت ظنته ولدها • فتتبعت الصوت وهي تتغيل طلاها حتى وصلت الى التابوت ، ففعمت عنه بأظلافها وهو ينوع ويئن من داخله ، حتى طارت عن التابوت لوح من أعلاه • فعنت الظبية وحنت عليه ورئمت به ، وألقمته حلمتها وأروته لبنا عليه و ما زالت تتعهده و تربيه و تدفيع عنه الأذى •

هذا ما كان من ابتداء أمره عند من ينكس التولد • ونعن نصف هنا كيف تربى وكيف انتقل في أحواله حتى يبلغ المبلغ العظيم •

وأما الذين زعموا أنه تولد من الارض فانهم

قالوا ان بطنا من أرض تلك الجزيرة تخمرت فيه طينة على مر السنين والأعوام ، حتى امتزج فيها العار بالبارد ، والرطب باليابس ، امتزاج تكافؤ وتعادل في القوى • وكانت هذه الطينــة المتخمرة كبرة جدا ، وكان بعضها يفضل بعضا في اعتدال المزاج والتهيؤ لتكون الامشاج • وكان الوسط منها أعدل ما فيها وأتعة مشابهة بمزاج الانسان : فتمخضت تلك الطينة ، وحدث فيها شبه نفاخــات الغليان لشدة لزوجتها : وحدث في الوسط منهـــا لزوجة ونفاخة صغيرة جدا ، منقسمة بقسمين ، بينها حجاب رقيق ، ممتلئة بجسم لطيف هوائي في غاية من الاعتدال اللائق به ، فتعلق به عند ذلك الروح الذي هو من أمر الله تعالى " وتشبث بـــه تشبيثا يمسر انفصاله عنه عند الحس وعند المقل ، اذ قد تبين أن هذا الروح دائم الفيضان من عند الله عز وجل ، وأنه بمنزلة نور الشمس الذي هو دائم الفيضان على العالم •

فمن الاجسام ما لا يستضيء به ، وهو الهواء الشفاف جدا ، ومنها سا يستضيء به بعض استضاءة ، وهي الاجسام الكثيفة غير الصقلية وهذه تختلف في قبول الضياء ، وتختلف بحسب ذلك ألوانها ، ومنها ما يستضيء به غاية الاستضماءة وهي الاجسام الصقيلة كالمرآة ونعوها • فاذا كانت هذه المرآة مقمرة على شكل مخصوص ، حدث فيها النار لافراط الضياء • وكذلك الروح ، الذي هو من أمس الله تعمل ، فياض أسدا على جميم الموجودات ، فعنها ما لا يظهر أثره فيه لعبدم الاستمداد ، وهي الجمادات التي لا حياة لها ، وهذه بمنزلة الهواء في المثال المتقدم ، ومنها سأ يظهر أثره فيه ، وهي أنسواع النبات بعسب استمداداتها ، وهذه بمنزلة الاجسام الكثيفة في المثال المتقدم ، ومنها سـا يظهر أثره فيــه ظهورا كثيرا ، وهي أنواع الحيوان ، وهذه بمنزلة الاجسام السقيلة في المثال المتقدم •

ومن هذه الاجسام الصقيلة ما يزيد على شدة قبوله لضياء الشمس أنه يحكي صورة الشمس ، ومثالها • وكذلك أيضا من الحيوان ما يزيد على شدة قبوله للروح أنه يحكمي السروج ويتصور بصورته وهو الانسان خاصة • واليه الاشارة بقوله صلى الله عليه وسلم : ان الله خلق آدم علمي صورته •

فان قويت فيه هذه الصورة حتى تتلاشى جميع

الصور في حقها ، وتبقى هي وحدها ، وتحسرة سبحات نورها كل ما أدركته ، كانت حينئذ بمنزلة المرآة المنعكسة على نفسها المحرقة لسواها ، وهذا لا يكون الا للانبياء صلوات الله عليهم أجمعين ، وهذا كله مبين في مواضعه اللائقة به ، فليرجع الى تمام ما حكوم من وصف ذلك التخلق •

قالوا: فلما تعلق هذا الروح بتلك القرارة ، خضمت له جميع القوى وسجدت له وسغرت بأمر الله تعالى في كمالها ، فتكون بازاء تلك القررارة الخاصة نفاخة أخرى منقسمة الى شلاث قرارات بينها حجب لطيفة ، ومسالك نافذة ، وامتلأت بمثل ذلك الهوائي الذي امتلأت منه القرارة الأولى ، الا

وسكن في هذه البطون الثلاثة المنقسمة مسن واحد ، طائفة من تلك القوى التي خضمت لـه وتوكلت بحراستها والقيام عليها ، وانهاء ما يطرأ فيها من دقيق الاشيساء وجليلها الى الروح الاول المتملق بالقرارة الأولى •

وتكون أيضا بازاء هذه القرارات مسن الجهة

المقابلة للقرارة الثانية ، نفاخة ثالثة مملوءة جسما هوائيا ، الا أنه أغلظ من الأولين وسكن في هذه القرادة فريق من تلك القوى الغاضعة ، وتوكلت بحفظها والقيام عليها ، فكانت هذه القرارة الأولى والثانية والثالثة ، أول ما تخلق من تلك الطينة المتحمرة على الترتيب الذي ذكرناه .

واحتاج بعضها الى بعض : فالأولى منها حاجتها الى الآخرين ، حاجة استخدام وتسخير •والأخريان حاجتهما الى الأولى حاجة المرؤوس الى الرئيــس ، والمدبر الى المدبر ، وكلاهما لما يتخلق بعدهما من الأعضاء رئيس لا مرؤوس • وأحدهما ، وهبو الثاني ، أتم رئاسة من الثالث - فالأول منهما لما تعلق به الروح ، واشتعلت حرارته تشكل بشكل النار الصنوبري وتشكل أيضا الجسم الفليظ المحدق به على شكله ، وتكون لعما صلبا ، وصار عليه غلاف صفيق يحفظه وسمى العضو كله « قلبا » واحتاج كما يتبع العرارة مسن التعليـــل وافنـــاء الرطوبات الى شيء يمده ويغذوه ، ويخلف ما تحلل منه على الدوام ، والا لم يطل بقاؤه ، واحتساج أيضاً الى أن يحسل بما يلائمه فيجتذبه ، وبما يخالفه نيدنعه ٠ فتكفل له العضو الواحد بما فيه من القوى التي أصلها منه بحاجته الواحدة ، وتكفل له العضو الدماغ ، والمتكفل بالغذاء هو الكبد ، واحتاج كل الآخر بحاجته الأخرى • وكان المتكفل بالعس هو واحد من هذيه اليه في أن يعدهما بحرارته ، وبالقوى المخصوصة بهما التي أصلها منه ، فانتسجت بينهما لذلك كله مسالك وطرق : بعضها أوسع من بعض بحسب ما تدعو اليه الضرورة ، فكانت الشرايين والعروق •

ثم ما زالوا يصفون الخلقة كلها والاعساء بجملتها على حسب ما وصفه الطبيعيون في خلقة المجنين في الرحم ، لم يغادروا من ذلك شيئا ، الى أن كمل خلقه ، وتمت أعضاؤه ، وحصل في حد خروج البنين من البطن ، واستمانوا في وصف كمال ذلك بتلك الطينة الكبيرة المتخمرة ، وأنها كانت قد تهيأت لأن يتخلق منها كل ما يحتاج اليه في خلق الإنسان من الأغشية المجللة لجملة بدنه وغيرها فلما كمل انشقت عنه تلك الاغشية ، بشبه المخاض ، وتصدع باقى الطينة اذ كان قد لحقه المجفاف وصدع باقى الطينة اذ كان قد لحقه المجفاف و

ثم استغاث ذلك الطفل عند فناء مادة غذائمه

واشتداد جوعه ، فلبته ظبية فقد طلاها •

ثم استوى ما وصفه هؤلاء بعد هذا الموضيع ، وما وصفته الطائفة الأولى في معنى التربية ، فقالوا جميعا :

ان الظبية التي تكفلت به وافقت خصبا ومرعى أثيثا ، فكثر لعمها ودر لبنها ، حتى قام بنداء ذلك الطفل أحسن قيام • وكانت معه لا تبعد عنه الا لضرورة الرعي • وألف الطفل تلك الظبية حتى كان بعيث اذا هي أبطأت عنه اشتد بكاؤه و فطارت اليه •

ولم يكن بتلك الجزيرة شيء من السباع العادية، فتربى الطفل و نما و اغتذى بلبن تلك الظبية الى أن تم له حولان ، وتدرج في المشي و أثغر فكان يتبع تلك الظبية ، وكانت هي ترفق به وترحمه وتحمله الى مواضع فيها شجر مشمر ! فكانت تطعمه ما تساقط من شمراتها العلوة النضيجة ، وما كان منها صلب القشر كسرته له بطواحنها ، ومتى عاد الى اللبن أروته ، ومتى ظمىء الى الماء أوردته ، متى ضعا ظللته ، ومتى خصر أدفأته و واذا جن الليل ضرفته الى مكانه الأول ، وجللته بنفسها وبريش

كان هناك ، مما ملىء به المتابوت أولا في وقت وضع الطغل به • وكان في غدوهما ورواحهما قد ألفهما برب يسرح ويبيت معهما حيث مبيتهما •

فما زال الطفل مع الظباء على تلك الحال: يحكي نغمتها بموته حتى لا يكاد يغرق بينهما ، وكذلك كان يحكي جميع ما يسمعه من أصوات الطير وأنواع سائر العيوان محاكاة شديدة لقوة انفماله لما يريده ، وأكثر ما كانت محاكاته لأصوات الظباء في الاستصراخوالاستئلافوالاستدعاء والاستدفاع ، اذ للعيوانات في هذه الاحبوال المختلفة أصوات مختلفة فألفته الوحوش وألفها ، ولم تنكره ولا أنكرها • فلما ثبت في نفسه أمثلة الاشياء بعد مغيبها عن مشاهدته ، حدث له نزوع الى بعضها ، وكراهية لبعض •

وكان في ذلك كله ينظر الى جميع الحيوانسات فيراها كاسية بالأوبار والاشعار وأنواع الريش ، وكان يدى ما لها من المدو وقوة البطش ، وما لها من الاسلحة المعدة لمدافعة من ينازعها ، مثل القرون والانياب والحوافر والصياصي ، والمخالب عشم يرجع الى نفسه ، فيرى ما به من العرى وعسدم

السلاح ، وضعف العدو ، وقلة البطش ، عندسا كانت تنازعه الوحوش أكل الثمرات ، وتستبد بها دونه ، وتغلبه عليها ، فلا يستطيع المدافعة عـن نفسه ، ولا الفرار عن شيء منها •

وكان أترابه من أولاد الظباء ، قد نبتت لها قرون ، بعد أن لم تكن ، وصارت بعد ضعفها في العدو • ولم ير لنفسه شيئا من ذلك كله • فكان يفكر في ذلك ولا يدري ما سببه • وكان ينظر الى ذوي الماهات والخلق الناقص فلا يجد لنفسه شبيها فيهم • وكان أيضا ينظر الى مخارج الفضول من مائر الحيوان ، فيراها مستورة : أما مخرج أغلظ الفضلتين فبالأذناب ، وأما مخرج أرقهما فبالأوبار وما أشبهها • ولأنها كانت أيضا أخفى قضبانا منه • فكان ذلك ما يكربه ويسوءه •

فلما طال همه في ذلك كله ، وهو قد قارب سبعة أعوام ، ويئس من أن يكمل له ما قد أضر به نقصه، اتخذ من أوراق الشجر العريضة شيئا جعل بعضه خلفه وبعضه قدامه ، وعمل من الغوص والحلفاء شبه حزام على وسطه ، علق به تلك الأوراق فلم يلبث الا يسيرا حتى ذوى ذلك الورق وجنف

وتساقط • فما زال يتخـذ غيره ويخصف بعضه ببعض طاقات مضاعفة ، وربما كان ذلك أطــول لبقائه! الا أنه على كل حال ، قصير المدة •

واتخذ من أغصان الشجر عصيا وسوى أطرافها وعدل متنها وكان يهش بها على الوحوش المنازعة له ، فيحمل على الضعيف منها ، ويقاوم القسوي منها ، فنبل بذلك قدره عند نفسه بعض نبالة ، ورأى أن ليده فضلا كثيرا على أيديها : اذ أمكن له بها ستر عورته واتخاذ العصبي التي يدافع بها عن حوزته ، ما استغنى به عما أراده من الذنب والسلاح الطبيعي •

وفي خلال ذلك ترعرع وأربى على السبع سنين، وطال به العناء في تجديد الاوراق التي كان يستتر بها • فكانت نفسه عند ذلك تنازعه الى اتخاذ ذنب من أذناب الوحوش الميئة ليعلقه على نفسه ، الا أنه كان يرى أحياء الوحوش تنحامى ميئها وتفر عنه فلا يتأتى له الاقدام على ذلك الفعل ، الى أن صادف في بعض الايام نسرا ميئا فهدي الى نيل أمله منه ، واغتنم الفرصة فيه ، اذ لم ير للوحوش عنه نفرة فأقدم عليه ، وقطع جناحيه وذنبه صحاحا كما

هي ، وفتح ريشها وسواها ، وسلخ هنه سائر جلده، وفصله على قطعتين : ربط احداهما على ظهره ، والأخرى على سرته وما تحتها ، وعلق الذنب من خلفه ، وعلق الجناحين على عضديه ، فأكسبه ذلك سترا ودفئا ومهاية في نفوس جميع الوحوش ، حتى كانت لا تنازعه ولا تعارضه •

قصار لا يدنو اليه شيء منها سوى الظبية التي كانت أرضعته وربته : فانها لم تفارقه ولا فارقها ، الى أن أسنت وضعفت ، فكان يرتاد بها المراعسي المخصبة ويجتني لها الثمرات العلوة ، ويطعمها •

وما زال الهيزال والضعف يستولي عليها ويتوالى، ان أدركها الموت ، فسكنت حركاتها بالجملة ، وتعطلت جميع أفعالها • فلما رآها الصبي على تلك الحالة ، جزع جزعا شديدا ، وكادت نفسه تفيض أسفا عليها • فكان يناديها بالصوت المذي كانت عادتها أن تجيبه عند سماعه ، ويصيح بأشد ما يقدر عليه ، فلا يرى لها عند ذلك حركة ولا تغييرا • فكان ينظر الى أذنيها والى عينيها فلا يرى بها آفة ظاهرة ، وكذلك كان ينظر الى جميع

يمثر على موضع الآفة فيزيلها عنها ، فترجع الى ما كانت عليه فلم يتأت له شيء من ذلك ولا استطاعه وكان الذي أرشده لهذا الرأي ما كان قد اعتبره في نفسه قبل ذلك : لأنه كان يرى أنه اذا غمض عينيه أو حجبهما بشيء لا يبصر شيئا حتى يزول ذلك المارض ، واذا أمسك أنفه بيده لا يشم شيئا من الروائح حتى يفتح أنفه و فاعتقد من أجل ذلك أن جميع ما له من الادراكات والافعال قد تكون لها عوائق تعوقها ، فاذا أزيلت تلك العوائق عادت الافعال و

فلما نظر الى جميع أعضائها الظاهرة ولم ير فيها آفة ظاهرة \_ وكان يرى مع ذلك العملة قد شملتها ولم يختص بها عضو دون عضو \_ وقع في خاطره أن الآفة التي نزلت بها ، انما هي عضو غائب عن العيان ، مستكن في باطن الجسد ، وان ذلك المضو لا يغني عنه في فعله شيء من هذه الاعضاء الظاهرة ولما نزلت به الآفة عمت المضرة وشملت العطلة ، وطمع لو أنه عثر على ذلك العضو وأزال عنه ما نزل به ، لاستقامت أحواله وفاض على سائر البدن نفعه ، وعادت الافعال الى ما كانت على حاله ما

وكان قد شاهد قبل ذلك في الاشباح الميتة من الوحوش وسواها أن جميع أعضائهما مصمتمة لا تجريف فيها الا القحف ، والصدر ، والبطن • فوقع في نفسه أن العضو الذي بتلك الصفة لن يعدو أحد هذه المواضع الثلاثة ، وكان يغلب على ظنه غلبة قوية أنه انما هو في الموضع المتوسط من هذه المواضع الثلاثة ، اذا استقر في نفسه أن جميـــع الأعضاء معتاجة اليه ، وأن الواجب بعسب ذلك أن يكون مسكنه في الوسط • وكان أيضا اذا رجع الى ذاته ، شعر بمثل هذا العضو في صدره ، لأنه كان يعترض سائر أعضائه كاليد ، والرجل ، والأذن ، والأنف ، والعين ، ويقدر مفارقتها ، فيأتي له أنه كان يستغنى عنها ، وكان يقدر في رأسه مثل ذلك ويظن أنه يستغنى عنه ، فاذا فكر في الشيء الذي يجده في صدره ، لم يتأت له الاستغناء عنه طرفة عين • وكذلك كان عند معاربته للوحوش أكثر ما كان يتقى من صياصيهم على صدره ، لشموره بالشيء الذي فيه ٠

فلما جزم الحكم بأن العضو الذي نزلت به الآفة انما هو في صدرها ، أجمع على البحث عليمه والتنقير عنه ، لعله يظفر به ، ويرى آفته فيزيلها

ثم انه خاف أن يكوننفس فعله هذا أعظم مسن الآفة التي نزلت بها أو لا فيكون سعيه عليها • نم انه تفكر : هل رأى من الوحوش وسواها ، من صار في مثل تلك الحال ، ثم عاد الى مثل حاله الاول ؟ فلم يجد شيئا ! فعصل له من ذلك ، اليأس من رجوعها الى حالها الأولى أن هو تركها ، ويقي له بعض رجاء في رجوعها الى تلك الحال أن هو وجد ذلك العضو وأزال الآفة عنه •

فعزم على شق صدرها وتفتيش ما فيه ، فاتخد من كسور الاحجار الصلاة وشقوق القصب اليابسة، أشباه السسكاكين ، وشق بها بين أضلاعها حتى قطع اللحم الذي بين الاضلاع ، وأفضى الى الحجاب المستبطن للاضلاع فرآه قويا ، فقوي ظنه بأن مثل ذلك العجاب لا يكون الا لمثل ذلك العضو وطمع بأنه اذا تجاوزه ألفى مطلوبه فعاول شقه ، فصعب عليه ، لعدم الآلات ، ولأنها لم تكن الا من الحجارة والقصب ، فاستجدها ثانية واستحدها وتلطف في خرق الحجاب حتى انخرق له ، فأفضى الى الرئة فظن أولا أنها مطلوبه ، فما زال يقلبها ويطلب موضع الآفة بها .

وكان أولا انما وجد نصفها الذي هو في الجانب الواحد • فلما رآها مائلة الى جهة واحدة ، وكان قد اعتقد أن ذلك العضو لا يكون الا في الوسط في عرض البدن ، كما هو في الوسط في طوله • فما زال يفتش في وسط الصدر حتى ألفي « القلب » وهو مجلل بنشاء في غاية القوة مربوط بعلائق في غاية الوثاقة ، والرئة مطيفة به من الجهة التي بدأ بالشق منها ، فقال في نفسه : ان كان لهذا العضو من الجهة الاخرى مثل ما له من هذه الجهة فهو في حقيقة الوسط ولا محالة أنه مطلوبي ، لا سيما مع ما أرى له من حسن الوضع وجمال الشكل وقلمة التشتت وقوة اللحم وأنه محجوب بمثل هذا العجاب الذي لم أر مثله لشيء من الاعضاء •

فبعث عن الجانب الآخر من الصدر ، فوجد فيه العجاب المستبطن للاضلاع ، ووجد الرئة كمثل ما وجده من هذه الجهة • فحكم بأن ذلك العضو هو مطلوبه ، فحاول هتك حجابه ، وشق شفافه ، فبكد واستكراه ما ، قدر على ذلك ، بعد استفسراغ مجهوده •

وجرد القلب فرآه مصمتا من كل جهة ، فنظر

هل يرى فيه آفة ظاهرة ؟ فلم ير فيه شيئًا ! فشد عليه يده ، فتبين له أن فيه تجويفًا ، قال : لعل مطلوبي الاقصى انما هو في داخل هذا المضو ، وأنا حتى الآن لم أصل اليه • فشق عليه ، فألفى فيه تجويفين اثنين أحدهما من الجهة اليمني والآخر من الجهة اليسرى ، والذي من الجهة اليمني مملوم بعلق منه قد ، والذي من الجهة اليسرى خال لا شيء فيه • فقال : لن يعدو مطلو بي أن يكون مسكنه أحد هذين البيتين - ثم قال : أما هذا البيت الأيمن ، فلا أرى فيه غير هذا الدم المنعقد • ولا شك أنه لم ينعقد حتى صار الجسد كله الى هذا العال ـ اذ كان قد شاهد أن الدماء متى سالت وخرجت انعقدت وجمدت ولم يكن هذا الادما كسائر الدماء ــ وأنا أرى أن هذا الدم موجود في سائر الاعضاء لا يختص به عضو دون آخر ، وأنا ليس مطلوبي شيئًا بهذه الصفة انما مطلوبي الشيء الذي يختص به هــذا الموضع الذي أجدني لا أستغنى عنه طرفة عــين ، واليه كان انبعاثي من أول • وأما هذا الدم فكم مرة جرحتني الوحوش في المحاربة فسال مني كثير منه فما ضرني ذلك ولا أفقدني شيئًا من أفعالي ، فهذا بيت ليس فيه مطلوبي • وأما هذا البيـت

الأيسر فأراه خاليا لا شيء فيه، وما أرى ذلك لباطل، فاني رأيت كل عضو من الاعضاء انما هـو لغمل يختص به ، فكيف يكون هذا البيت على ما شاهدت من شرفه باطلا ؟ ما أرى الا أن مطلوبي كان فيه ! فارتحل عنه وأخلاه • وعند ذلك ، طرأ على هذا الجسد من العطلة ما طرأ ، ففقد الادراك وعـدم العراك •

فلما رأى أن الساكن في ذلك البيت قد ارتحل قبل انهدامه وتركه وهو مجاله ، تعقق أنه أحرى أن لا يعود اليه بعد أن حدث فيه من الخراب والتخريق ما حدث • فصار عنده الجسد كله خسيسا لا قدر له بالاضافة الى ذلك الشيء الذي اعتقد في نفسه أنه يسكنه مدة ويرحل عنه بعد ذلك • فاقتصر على الفكرة في ذلك الشيء ما هو ؟ وما الذي ربط بهذا الجسد ؟ والى أين صار ؟ ومن أي الابواب خرج عند خروجه من الجسد ؟ وما السبب الذي أزعجه ان كان خرج كارها ؟ وما السبب الذي أزعجه ان كان خرج مختارا ؟

وتشتت فكره في ذلك كله ، وسلا عن ذلك

البسد وطرحه ، وعلم أن أمه التي عطفت عليه وأرضعته ، انما كانت ذلك الشيء المرتحل ، وعنه كانت تصدر تلك الافعال كلها ، لا هذا البسب الماطل ، وأن هذا البسد بجملته ، انما هو كالآلة وبمنزلة العصي التي اتخذها هو لقتال الوحوش • فانتقلت علاقته عن البسبد الى صاحب المسبد ومعركه ، ولم يبق له شوق الااليه •

وفي خلال ذلك نتن ذلك الجسد ، وقامت منه روائح كريهة ، فزادت نفرته عنه ، وود أن لا يراه ثم انه سنخ لنظره غرابان يقتتلان حتسى صرع أحدهما الآخر ميتا • ثم جعل الحي يبحث في الارض حتى حفر حفرة فوارى فيها ذلك الميت بالتراب فقال في نفسه : ما أحسن ما صنع هذا الغراب في مواراة جيفة صاحبه وان كان قد أساء في قتله اياه ! وأنا كنت أحق بالاهتداء الى هذا الفعل بأمي ! فعفر حفرة وألقى فيها جسد أمه ، وحثا عليه التراب •

وبقي على ذلك برهة من الزمن ، يتصفح أنواع العيوان والنبات ، ويطوف بساحل تلك الجزيرة ، ويتطلب هل يرى أو يجد لنفسه شبيها حسبما يرى لكل واحد من أشخاص العيوان والنبات أشباها كثيرة ، فلا يجد شيئا من ذلك • وكان يرى البحر قد أحدق بالجزيرة من كل جهة ، فيعتقد أنه ليس في الوجود أرض سوى جزيرته تلك •

واتفق في بعض الأحيان أن انقدحت نار في أجمة قلغ على سبيل المحاكة • فلما بصر بها رأى منظرا هاله ، وخلقا لم يعهده قبل ، فوقف يتعجب منها مليا ، وما زال يدنو منها شيئا فشيئا ، فرأى ما للنار من الضوء الثاقب والفعل النالب حتى لا تعلق بشيء الا أتت عليه وأحالته الى نفسها ، فحمله ، العجب بها ، وبما ركب الله تعالى في طباعه سن الجرأة والثوة ، على أن يمد يده اليها ، وأراد أن يأخذ منها شيئا •

فلما باشرها أحرقت يده فلم يستطع القبض عليها فاهتدى الى أن يأخذ قبسا لم تستول النار على جميعه ، فأخذ بطرفه السليم والنار في طرفه الآخر ، فتأتى له ذلك وحمله الى موضعه الذي كان يأوي اليه ـ وكان قد خلا في جعر استحسنه للسكنى قبل ذلك • ثم ما زال يمد تلك النار بالحشيش والعطب الجزل ، ويتعهدها ليلا ونهارا ،استعسانا لها وتعجا منها • وكان يزيد أنسه بها ليلا ، لأنها

كانت تقوم له مقام الشمس في الضياء والدقء ، فعظم بها ولوعه ، واعتقد أنها أفضل الاشياء التي لديه : وكان دائما يراها تتحرك الى جهة فوق وتطلب العلو ، فغلب على ظنه أنها مسن جملة الجواهر السماوية التي كان يُشاهدها •

وكان يختبر قوتها في جميع الاشياء بأن يلقيها فيها ، فيراها مستولية عليها اما بسرعة تواما ببطء بحسب قوة استعداد الجسم السذي كان يلقيسه للاحتراق أو ضعفه • وكان من جملة ما ألتى فيها على سبيل الاختبار لقوتها ، شيء مسن أصناف العيوانات البحرية \_ كان قد القاه البحر الى ساحله \_ قلما أنضجت ذلك الحيوان وسطع قتاره ، تعركت شهوته اليه ، فأكل منه شيئا فاستطابه ، فاعتاد بذلك أكل اللحم ، فعرف الحيلة في صيد البر والبحر ، حتى مهر في ذلك •

وزادت معبته للنار ، اذ تأتي له بها من وجوه الاغتذاء الطيب شيء لم يتأت له قبل ذلك • فلما اشتد شغفه بها لما رأى من حسن آثارها وقدة اقتدارها ، وقع في نفسه أن الشيء الذي ارتحل من قلب أمه الظبية التي أنشأته ، كان من جوهر هذا

الموجود أو من شيء يجانسه ، وأكد ذلك في ظنه ، ما كان يراه من حرارة العيوان طول مدة حياته ، وبرودته من بعد موته ، وكل هذا دائم لا يختل ، وما كان يجده في نفسه من شدة الحرارة عند صدره ، بازاء الموضع الذي كان قد شق عليه من الظبية ، فوقع في نفسه أنه لو أخذ حيوانا حيا وشق قلبه ونظر الى ذلك التجويف الذي صادفه خاليا عندما شق عليه في أمه الظبية ، لرآه في هذا الحيوان الحي وهو مملوء بذلك الشيء الساكن فيه وتحقق الحي وهو مملوء بذلك الشيء الساكن فيه وتحقق هل هو من جوهر النار ؟ وهل في شيء من الضوء والحرارة ، أم لا ؟

فعمد الى ويعض الوحوش واستوثق منه كتافيا وشقه على الصفة التي شق بها الظبية حتى وصل الى القلب • فقصد أولا الى الجهة اليسرى منه وشقها ، فرأى ذلك الفراغ مملوءا بهواء بغاري ، يشبه الضباب الابيض ، فأدخل اصبعه فيه ، فوجده من الحرارة في حد كاد يحرقه ، ومات ذلك الحيوان على الفور ، فصح عنده أن ذلك البغار الحار هو الذي كان يحرك هذا الديوان ، وأن في كل شخص من أشخاص الحيوانات مثل ذلك ، ومتى انفصل عن الحيوان مات •

ثم تحركت في نفسه الشهوة للبحث عن سائس أعضاء العيوان وترتيبها وأوضاعها وكمياتها وكيفية ارتباط بعضها ببعض ، وكيف تستمد من هذا البخار الحاز حتى تستمر لها العياة به ، وكيف بقاء هذا البخار المدة التي يبقى ، ومن أين يستمد، وكيف لا تنفذ حرارته ؟ فتبع ذلك كله بتشريع الحيوانات الأحياء والاموات ، ولم يزل ينعم النظر فيها ويجيد الفكرة ، حتى بلغ في ذلك كله مبلخ كبار الطبيعيين ، فتبين له أن كل شخص من أشخاص العيوان ، وان كان كثيرا بأعضائه وتفنن حواسه وحركاته ، فانه واحد بذلك الروح الذي مبدؤه من قرار واحد ، وانقسامه في سائر الاعضاء منبعث منه • وأن جميع الاعضاء انما هي خادمة له ، أو مؤدية عنه ، وأن منزلة ذلك الروح في تصريب الجسد ، كمنزلة من يعارب الأعداء بالسلاح التام، ويعيد جميع صيد البعر والبر ، فيمد لكل جنس آلة يميده بها والتي يحارب بها تنقسم : الى ما يدفع به نكيلة غيره ، والى ما ينكى بها غيره • وكذلك آلات الصيد تنقسم : الى ما يصلح لحيوان البحر ، والى ما يصلح لحيوان البر ، وكذلك الاشياء التي يشرح بها تنقسم : الى ما يصلح للشق ، والى مسأ

يصلح للكسر ، والى ما يصلح للثقب ، والبسدن واحد ، وهو يصرف ذلك أنحام من التصريف بعسب ما تصلح له كل آلة ، وبحسب الغايات التي تلتمس بذلك التصرف •

كذلك ، ذلك الروح الحيواني واحد ، واذا عمل بآلة الأدن كان فعله ابصارا ، واذا عمل بآلة الأدن كان فعله سمعا ، واذا عمل بآلة الأنف كان فعله شما ، واذا عمل بآلة اللسان كان فعله دُوقا ، واذا عمل بالجلد واللحم كان فعله لمسا ، واذا عمل بالعضد كان فعله حركة ، واذا عمل بالكبد كان فعله غذاء واغتذاء \*

ولكل واحد من هذه ، أعضاء تخدمه \* ولا يتم لشيء من هذه فعل الا بما يصل اليها من ذلك الروح ، على العلرق التي تسمى عصبا \* ومتى انتطعت تلك الطرق أو انسدت ، تعطل فعل ذلك العضو \* وهذه الاعصاب انما تستمد الروح من بطون الدماغ ، والدماغ يستمد الروح من القلب، والدماغ فيه أرواح كثيرة ، لأنه موضع تتوزع فيه أقسام كثيرة : فأي عضو عدم هذا الروح بسبب من الأسباب تعطل فعله وصار بمنزلة الآلة المطرحة ، التي لا يصرفها الفاعل ولا ينتفع بها • فان خرج هذا الروح بجملته عن الجسد ، أو فني ، أو تحلل بوجه من الوجوه ، تعطل الجسد كله ، وصار الى حالة الموت ، فانتهى به هذا النحو من النظر الى هذا الحد من النظر على رأس ثلاثة أسابيع من منشئه ، وذلك أحد وعشرون عاما •

وفي خلال هذه المدة المنكورة تفنن في وجده حيله ، واكتسى بجلود العيوانات التي كان يشرحها واحتدى بها ، واتخذ الغيوط من الاشمار ولعا قصب المخطيمة والغبازى والقنب ، وكل نبات ذي خيط وكان أصل اهتدائه الى ذلك ، أنه أخذ من العلفاء وعمل خطاطيف من الشوك القوي والقصب المحدد على العجارة و واهتدى الى البناء بما رأى من فعل الخطاطيف فاتخذ مغزنا وبيتا لفضلة غذائه ، وحصن عليه بباب من القصب المربوط بعضه الى بعض ، لئلا يصل البه شيء من العيوانات عند مغيبه عن تلك الجهة في بعض شؤونه و

واستألف جوارح الطير ليستعين بها في الصيد ، واثخذ الدواجن لينتفع ببيضها وفراخها ، واتخذ من صياصي البقر الوحشية شبه الأسنة ، وركبها في القصب القوي ، وفي عصبي الزان وغيرها ، واستمان في ذلك بالنار وبحروف الحجارة ، حتى صارت تشبه الرماح ، واتخذ ترسه من جلود مضاعفة : كل ذلك لما رأى من عدمه السلاح الطبيعي •

ولما رأى أن يده تفي له بكل ما فاته من ذلك ، وكان لا يقاومه شيء من الحيوانات على اختــلاف أنواعها ، الا أنها كانت تفر عنه فتعجزه هربا ، فكر في وجه الحيلة في ذلك ، فلم ير شيئًا أنجع له من أن يتألف بعض الحبوانات الشديدة العــدو ، ويحسن اليها باعداد الغذاء الذي يصلح لها ، حتى يتأتى له الركوب عليها ومطاردة سائر الاصناف بها • وكان بتلك الجزيرة خيل بريــة وحمر وحشية ، فاتخذ منها ما يُصلح له ، وراضها حتى كمل له بها غرضه ، وعمل عليها من الشرك والجلود أمثال الشكائم والسروج فتأتى له بذلك ما أمله من طرد العيوانات التي صعبت عليه العيلة في أخدما •

وانما تغنن في هذه الأمور كلها في وقت اشتغاله بالتشريح ، وشهوته في وقوفه على خصائص أعضاء العيوان ، ويماذا تختلف ، وذلك في المدة التي حددنا منهاها باحد وعشرين عاما •

ثم انه بعد ذلك أخذ في مأخذ أخر من النظر ، فتصنح جميم الاجسام التي في عالم الكون والنساد: من الحيوانات على اختسلاف أنواعها ، والنبسات والممادن وأصناف الحجارة والتراب والماء والبخار والثلج والبرد ، والدخان والهيب والجمر ، فرأى لها أوصافا كثيرة وأفعالا مختلفة ، وحركات متفقة ومتضادة ، وأنعم النظر في ذلك والتثبت ، فرأى أنها تتنق ببمض الصفات وتختلف ببعض ، وإنها من الجهة التي تثفق بها واحدة ، ومن الجهة التي تختلف فيها متنايرة ومتكثرة فكان تارة ينظل خصائص الاشياء وما يتقرد به بعضها عن بعض ، فتكثر منده كثرة تخرج عن الحصر ، وينتشر له الوجود انتشارا لا يضبط

وكانت تتكثر عنده أيضا ذاته ، لأنه كان ينظر الى اختلاف أعضائه ، وأن كل واحد منها منفرد بفعل وصفه تخصه ، وكان ينظر كل عضو منها فيرى أنه يحتمل القسمة الى أجزاء كثيرة جدا ، فيحكم على ذاته بالكثرة ، وكذلك على ذاته كلكثرة ،

شيء ثم كان يرجع اتى نظر آخر من طريق ثان ، فيرى أن أعضاء ، وان كانت كثيرة فهي متصلة كلها بعضها ببعض ، لا انفصال بينها يوجه ، فهي في حكم الواحد ، وأنها لا تختلف الا بحسب اختلاف أفعالها ، وأن ذلك الاختلاف انما هو بسبب سايمل اليها من قوة الروح الحيواني ، الذي انتهى اليه نظره أولا ، وأن ذلك الروح واحد في ذاته ، وهو حقيقة الذات ، وسائر الاعضاء كلها كالآلات، فكانت تتحد عنده ذاته بهذا الطريق .

ثم كان ينتقل الى جميع أنواع العيوان ، فيرى كل شخص منها واحدا بهذا النوع من النظر • ثم كان ينظر الى نوع منها : كالظباء والخيل والعمير وأصناف الطير صنفا صنفا فكان يرى أشخاص كل نوع يشبه بعضه بعضا في الاعضاء الظاهرة والبادراكات والعركات والمنازع ولا يرى بينها اختلافا الا في أشياء يسيرة بالاضافة الى ما اتفقت فيه •

وكان يحكم بأن الروح الذي لجميع ذلك النوع شيء واحد وأنه لم يختلف الا أنه انقسم على قلوب كثيرة وأنه لو أمكن أن يجمع جميع الـذي افترق في تلك القلوب منه ويجعل في وعاء واحد لكان كله شيئا واحدا بمنزلة ماء واحد أو شراب واحد على أوان كثيرة ثم يجمع بعد ذلك -

فهو في حالتي تفريقه وجمعه شيء واحد وانعا عرض له التكثر بوجه ما ، فكان يرى النوع كله بهذا النظر واحدا ويجعل كثرة أشخاصه بعنزلة كثرة أعضاء الشخص الواحد التي لم تكن كثيرة في المعتبقة •

ثم كان يعضر أنواع العيوان كلها في نفسسه ويتأملها فيراها تتفق في أنها تحس وتغتذي وتتحرك بالارادة الى أي جهة شاءت وكان قد علم أن هده الافعال هي أخص أفعال الروح العيواني وأن سائر الأشياء التي تختلف بها بعد هذا الاتفاق ليسست شديدة الاختصاص بالروح العيواني -

فظهر له بهذا التأمل أن الروح العيواني الذي لجميع جنس العيوان واحد بالحقيقة وان كان فيه اختلاف يسير اختص به نوع دون نوع بمنزلة ماء واحد مقسوم على أوان كثيرة بعضه أبرد من بعض وهو في أصله واحد \* وكل ما كان في طبقة واحدة

من البرودة فهو بمنزلة اختصاص ذلك السروح العيواني بنوع واحد وبعد ذلك فكما أن ذلك الماء كله واحد فكذلك الروح العيواني واحد وانعرض له التكثر بوجه ما • فكان يرى جنس العيوان كله واحدا بهذا النوع من النظر • ثم كان يرجع الى أنواع النبات على اختلافها فيرى كل نوع منها تشبه أشخاصه بعضها بعضا في الاغصان والورق والزهر والثمر والافعال فكان يقيسها بالعيوان والورق ويعلم أن لها شيئا واحدا اشتركت فيه هولها بمنزلة الروح للحيوان وأنها بذلك الشيء واحد •

وكذلك كان ينظر الى جنس النبات كله فيعكم باتعاده بعسب ما يراه من اتفاق فعله في أنه يتغذى وينمو ثم كان يجمع في نفسه جنس العيوان وجنس النبات فيراهما جميما متفقين في الاغتذاء والنمو الا أن العيوان يزيد على النبات بغضل الحس والادراك والتعرك وربما ظهر في النبات شيء شبيه به مثل تعول وجوه الزهر الى جهة الشمس وتعرك عروقه الى جهة النبات وأشباه ذلك فظهر له بهذا التأمل أن النبات والعيوان شيء واحد بسبب شيء واحد مشترك بينهما هو في أحدهما أتم وأكمل وفي الآخر قد

هاقه عائق ما وأن ذلك بمنزلة مام واحد قسم قسمين أحدهما جامد والآخر سيال فيتحد عنده النبات والحيوان •

ثم ينظر الى الاجسام التي لا تحس ولا تغتذي ولا تنتذي ولا تنمو من العجارة والتراب ، والماء والهدواء واللهب ، فيرى أنها أجسام مقدر لها طول وعرض وعمق ، وأنها لا تختلف الا أن بعضها ذو لدون ويعضها لا لون له وبعضها حار وبعضها بارد ونعو ذلك من الاختلافات ،

وكان يرى أن العار منها يصير باردا والبارد يصير حارا وكان يرى الماء يصير بغارا والبغار يصير ماء والاشياء المعترقة تصير جمرا ورسادا ولهيبا ودخانا ، والدخان اذا وافق في صعوده قبة حجر انعقد فيه وصمار بمنزلة سائس الاشياء الارضية ، فظهر له بهذا التأمل أن جميعها شيء واحد في الحقيقة وان لحقتها الكثرة بوجه عام قذلك مثلما لحقت الكثرة للحيوان والنبات ،

ثم ينظر الى الشيء الذي اتحد عنده النبات والعيوان فيرى أنه جسم ما مثل هذه الاجسام له

طول وعرض وعمق وهو اما حار واما بارد كواحد من هذه الاجسام التي لا تعس ولا تتغذى ، وانما خالفها بافعاله التي تظهر عنه بالآلات العيوانيـة والنباتية لا غير ، ولمل تلك الأفعال ليست ذاتية وانما تسري اليه من شيء آخر ولو سرت الى هذه الاجسام الأخر لكانت مثله ،

فكان ينظر اليه بذاته مجردا عن هذه الافعال التي تظهر بباديء الرأي أنها صادرة عنه فكان يرى أنه ليس الاجسما من هذه الاجسام فيظهر له بهذا التأمل أن الاجسام كلها شيء واحد حيها وجمادها متحركها وساكنها الا أنه يظهر أن لبعضها أفعالا بالات ولا يدري هل تلك الافعال ذاتية لها أو سارية اليها من غيرها -

وكان في هذه العال لا يرى شيئا غير الاجسام فكان بهذا الطريق يرى الوجود كله شيئا واحدا وبالنظر الأول يرى الوجود كثرة لا تنحصر ولا تتناهى \* وبقي بعكم هذه العالة مدة \* ثم اند تأمل جميع الاجسام حيها وجمادها \* وهي التسي عفده تارة شيء واحد وتارة كثيرة كثرة لا نهاية لها فرأى أن كل واحد منها لا يغلو من أحد أمرين :

اما أن يتحرك الى جهة العلو مثل الدخان واللهيب والهواء اذا حصل تحت الماء ، واما أن يتحرك الى المجهة المضادة لتلك الجهة وهي جهة السغل مثل الماء وأجزاء الارض وأجزاء العيوان والنبات وأن كل جسم من هذه الاجسام لن يعرى عن احدى هاتين العركتين وأنه لا يسكن الا اذا منعه مانع يعوقه عن طريقه مثل العجر النازل يصادف وجه الأرض صلبا فلا يمكنه أن يغرقه ولو أمكنه ذلك لما انثنى عن حركته فيما يظهر ولذلك اذا رفعته وجدته يتعامل عليك بميله الى جهة السغل طالبا للنزول .

وكذلك الدخان في صعوده لا ينثني الا أن يصادف قبة صلبة تحبسه فعينئذ ينعطف يمينا وشمالا ثم اذا تخلص من تلك القبة خرق الهواء صاعدا لأن الهواء لا يمكنه أن يحبسه وكان يرى الهواء اذا ملىء به زق جلد وربط ثم غوص تحت الماء طلب الصعود وتعامل على من يمسكه تحت الماء ولا يزال يفمل ذلك حتى يواني موضع الهواء وذلك بخروجه من تحت الماء فعينئذ يسكن ويزول عنه ذلك التعامل والميل الى جهة الملو الذي كان يوجد منه قبل ذلك والميل الى جهة الملو الذي كان يوجد منه قبل ذلك و

ونظر هل يجد جسما يعرى عن احدى هاتين الحركتين أو الميل الى احداهما في وقت ما فلم يجد ذلك في الاجسام التي لديه وانما طلب ذلك لأنه طمع أن يجده فيرى طبيعة الجسم من حيث هو جسم دون أن يقترن به وصف من الأوصاف الني هي منشأ التكثر

فلما أعياه ذلك ونظر الى الاجسام التي هي أقل الأجسام حملا للأوصاف فلم يرها تمرى عن أحسد هذين الوصفين بوجه وهما اللذان يعبر عنهسا بالثقل والخفة فنظر الى الثقل والخفة هل هســـا للجسم من حيث هو جسم أو هما لمعنى زائد على الجسمية ؟ فظهر له أنهما لمنى زائد على الجسمية لأنهما لو كانا للجسم من حيث هو جسم لما وجـــد جسم الا وهما له ، ونعن نجد الثقيل لا توجد فيه الخفة والخفيف لا يوجد فيه الثقل وهما لا محالة جسمان ولكل واحد منهما معنى منفرد يه عن الآخر زائد على جسميته وذلك الممنى هو الذي به غاير كل واحد منهما الآخر ٠ ولولا ذلك لكانا شيئـــا واحدا من جميع الوجوه ٠

فتبين له أن حقيقة كل واحد من الثقيل

والغنيف مركبة من معنيين ، أحدهما ما يقع فيه الاشتراك منهما جميعا وهو معنى الجسمية والآخر ما تنفرد به حقيقة كل واحد منهما عن الآخر وهما اما الثقل في أحدهما واما الغفة في ألآخر المقترنان بمعنى الجسمية أي المعنى الذي يحرك أحدهما علوا والآخر سفلا -

وكذلك نظر الى سائر الاجسام من الجمادات والأحياء قرأى أن حقيقة وجود كل واحد منهما مركبة من معنى الجسمية ومن شيء آخر زائد على الجسمية اما واحد واما أكثر من واحد فلاحت له صور الاجسام على اختلافها وهو أول ما لاح من المالم الروحاني اذ هي صور لا تدرك بالحس وانما تدرك بفرب و ما » من النظر المقلي • ولاح له في جملة ما لاح من ذلك أن الروح الحيواني الذي مسكته القلب وهو الذي تقدم شرحه • أولا:

لا بد له أيضا من معنى زائد على جسميت.
يصلح بذلك الممنى لأن يممل هذه الاعمال الغريبة،
التي تختص به من ضروب الاحساسات ، وقتون
الادراكات وأسناف الحركات ، وذلك المنى هو صورته وقصله الذي انفصل به عن سائر الإجسام، وهو الذي يعبر عنه النظار بالنفس الحيوانية ٠

وكذلك أيضا للشيء الذي يقوم للنبات مقام العار الغريزي للعيوان ، شيء يخصه هو صورته ، وهو الذي يعبر عنه النظار بالنفس النباتية ، وكذلك لجميع أجسام الجمادات : وهي ما عدا العيوان والنبات مما في عالم الكون والفساد شيء يخصها به ، يفعل كل واحد منها فعله الذي يختص به مشل صنوف العركات وضروب الكيفيات بلعسوسة عينها ، وذلك الشيء هو صورة كل واحد منها ، وهو الذي يعبر النظار عنه بالطبيعة ،

فلما وقف بهذا النظر على أن حقيقة الروح العيواني ، الذي كان تشوقه اليه أبدا ، مركبة من معنى الجسمية ، ومن معنى آخر زائد على الجسمية ، وأن معنى هذه الجسمية مشترك ، ولسائر الاجسام، والمعنى الآخر المقترن به ينفرد به هو وحده ، هان عنده معنى الجسمية فأطرحه ، وتعلق فكره بالمعنى الثاني ، وهو الذي يعبر عنه بالنفس ، فتشوق الى التحقق به فالتزم الفكرة فيه ، وجعل مبدأ النظر في ذلك تصفح الاجسام كلها ، لا من جهة ما هي أجسام ، بل من جهة ما هي ذوات صور تلزم عنها أجسام ، بل من جهة ما هي ذوات صور تلزم عنها

خواص ، ينفصل بها بعضها عن بعض • فتتبع ذلك وحصره في نفسه ، فرأى جملة من الاجسام ، تشترك في صورة ما يصدر عنها فعل ما ، أو أفعال سا ، ورأى فريقا من تلك الجملة ، مع أنه يشارك الجملة بتلك الصورة ، يزيد عليها بصورة أخرى ، يصدر عنها أفعال ما ، ورأى طائفة من ذلك الفريق ، مع أنها تشارك الفريق في الصورة الأولى والثانية ، تزيد عليه بصورة ثالثة ، تصدر عنها أفعال سا خاصة بها • مثال ذلك : أن الإجسام الارضية ، مثل التراب والعجارة والممادن والنبات والعيسوان ، وسائر الاجسام الثقيلة ، هي جملة واحدة تشترك في صورة واحدة تصدر عنها العركة الى أسفل ، ما لم يعقها عائق عن النزول : ومتى تحركت الى جهة العلو بالقسر ثم تركت ، تحركت بصورتها الى أسفل • وفريق من هذه الجملة ، وهــو النبــات والعيوان ، مع مشاركة الجملة المتقدمة في تلك المورة ، يزيد عليها صورة أخرى ، يصدر عنها التغذي والنمو

والتغذي: هو أن يخلف المتغذي ، بدل ما تحلل منه ، بأن يحيل الى التشبه بجوهره مادة قريبة منه، يجتذبها الى نفسه • والنمو : هو الحركة في الاقطار الثلاثة ، على نسية معنوطة في الطول والعرض والعمق •

فهذان الفعلان عامان للنبات والعيوان ، وهما لا محالة صادران عن صورة مشتركة لهما ، وهي المعبر عنها بالنفس النباتية •

وطائفة من هذا الفريق ، وهو العيوان خاصة ، مع مشاركته الفريق المتقدم في الصورة الأولى والثانية ، تزيد عليه بصورة ثالثة ، يصدر عنها الحس والتنقل من حين الى آخر .

ورأى أيضا أن كل نوع من أنواع الحيوان ، له خاصية ينحاز بها عن سائر الانواع ، وينفصل بها متميزا عنها • فعلم أن ذلك صادر عن صورة له تخصه هي زائدة عن معنى الصورة المشتركة له ولسائر الحيوان ، وكذلك لكل واحد من أنواع النبات مثل ذلك • فتبين له أن الاجسام المحسوسة التي في عالم الكون والفساد ، بعضها تلتئم حقيقته من معان كثيرة ، زائدة على معنى الجسمية ، وبعضها من معان أقل ، وعلم أن معرفة الاقل أسهل من معرفة الاكثر ، فطلب أولا الوقوف على حقيقة من معرفة الاكثر ، فطلب أولا الوقوف على حقيقة

الشيء الذي تلتئم حقيقته من أقل الاشياء ، ورأى الشيء الذي تلتئم حقائقها الا من معان كثيرة ، لتفنن أفعالهما ، فأخر التفكر في صورهما وكذلك رأى أن أجزاء الارض بعضها أبسط من بعض ، فقصد منها الى أبسط ما قدر عليه وكذلك رأى أن الماء شيء قليل التركيب ، لقلة ما يصدر عن صورته من الافعال ، وكذلك رأى النار والهواء

وكان قد سبق الى ظنه أولا ، أن هذه الاربعة يستحيل بعضها الى بعض ، وأن لها شيئًا واحــدا تشترك فيه ، وهو معنى الجسمية ، وأن ذلك الشيء ينبغى أن يكون خلوا من المعانى التي تعيز بها كل واحد من هذه الاربعة عن الآخر ، فلا يمكن أن يتحرك الى فوق ولا الى أسفل ، ولا أن يكون حارا ولا أن يكون باردا ، ولا أن يكون رطما ، ولا يابسا، لأن كل واحد من هذه الاوصاف ، لا يعم جميسم الاجسام ، فليست اذن للجسم بما هو جسم ، فاذا أمكن وجود جسم لا صورة فيه زائدة على الجسمية، فليس تكون فيه صفة من هذه الصفات ، ولا يمكن أن تكون فيه صفة الا وهي تعم سائس الاجسمام المتصورة ، يضروب المبور ٠

فنظر هل يجد وصفا واحدا يمم جميع الاجسام: حيها وجمأدها ، فلم يجد شيئًا يعم الاجسام كلها • الا معنى الامتداد الموجود في جميعها في الاقطبار الثلاثة ، التي يعبر عنها بالطول ، والعرض ، والعمق ، فعلم أن هذا المعنى هو للجسم من حيث هو جسم ، لكنه لم يتأت له بالحس وجود جسم بهذه الصفة وحدها ، حتى لا يكون فيه معنى زائد على الامتداد المذكور ويكون بالجملة خلوا من سائس المبور - ثم تفكن في هذا الامتداد الى الاقطار الثلاثة ، هل هو معنى الجسم يعينه ، وليس ثم ممنى آخر أو ليس الامر كذلك ، فرأى أن ورام هذا الامتداد معنى آخر ، هو الذي يوجد فيه هذا الامتداد ، وأن الامتداد وحده لا يمكن أن يقوم بنفسه كما أن ذلك الشيء الممتد ، لا يمكن أن يقوم دون امتداد ٠

واعتبر ذلك بيعض هذه الاجسام المحسوسة دوات الصور ، كالطين مثلا ، فرأى أنه اذا عمل منه شكل ما كالكرة مثلا ، كان له طول وعرض وعمق على قدر ما • ثم ان تلك الكرة بعينها لو أخذت وردت الى شكل مكمب أو بيضي ، لتبدل ذلك الطول وذلك العرض وذلك الممق ، وصارت على قدر آخر • غير الذي كانت عليه ، والطين واحد بعينه لم يتبدل ، غير أنه لا بدله من طول وعرض وعمق على أي قدر كان ، ولا يمكن أن يعرى عنها، غير أنها لتعاقبها عليه ، تبين له أنها معنى على حياله ، ولكونه لا يعرى بالجملة عنها ، تبين له أنها من حقيقته • فلاح له بهذا الاعتبار ، أن الجسم ، مركب على الحقيقة من معنين : بقوم منه مقام الطين للكرة في هذا المثال •

والآخر : يقوم مقسام طول الكرة وعرضها وعمقها ، أو الكعب ، أو أي شكل كان له • وأنه لا يفهم الجسم الا مركبا من هذين المعنيين ، وأن أصدهما لا يستغني عن الآخر • ولكن الذي يمكن أن يتبدل ويتعاقب على أوجه كثيرة ، وهو معنى الامتداد يشبه الصورة التي لسائر الاجسام ذوات السور ، والذي يثبت على حال واحدة ، وهسو الذي ينزل مرئة الملين في المثال المتقدم ، يشبه معنى الجسمية التي لسائر الاجسام ذوات الصور • هذا الشيء الذي هو بمنزلة الملين في هذا المثال هو الذي يسميه النظار المادة والهيولى وهي عارية عن الصورة •

فلما انتهى نظره الى هذا العد ، وفارق المحسوس بعض مفارقة ، وأشرف على تخوم المالم المقلي ، استوحش وخن الى ما ألفه من عالم العس ، فتقهقر قليلا وترك الجسم على الاطلاق ، اذ هو أسر لا بدركه العس ، ولا يقدر على تناوله ، فأخذ أبسط الاجسام المحسوسة التي شاهدها ، وهي تلك الاربمة التي كان قد وقف نظره عليها .

فأول ما نظر الى الماء فرأى أنه اذا خلم ومــا تقتضیه صورته ، ظهر منه برد محسوس ، وطلب النزول الى أسفل فاذا سخن اما بالنار واما بعرارة الشمس ، زال عنه البرد أولا وبقى فيه طلب النزول ، فاذا أفرط عليه بالتسخين ، زال عنه طلب النزول الى أسفل • وصار يُطلب الصعود الى فوق • فزال عنه بالجملة الوصفيان اللذان كانا أيدا يصدران عن صورته ، ولم يعرف من صورته أكثر من صدور هذين الفعلين عنها • فلما زال هـذان الفعلان بطل حكم الصورة ، فزالت الصورة المائية عن ذلك الجسم عندما ظهرت منه أفعال من شأنها أن تصدر عن صورة أخرى ، وحدثت له صيورة أخرى ، بعد أن لم تكن ، وصدر عنه بها أفعال لم يكن من شأنها أن تصدر عنه وهو بصورته الأولى. فعلم بالضرورة أن كل حادث لا بد له من محدث-فارتسم في نفسه بهذا الاعتبار ، فاعل للمبورة ، ارتساما على المموم دون تفصيل • ثم انه تتبسع الصور التي كان قد عاينها قبل ذلك ، صورة صورة، فرأى أنها كلها حادثة ، وأنها لا بد لها من فاعل • ثم انه نظر الى ذوات ، الصور ، فلم ير أنها شيء أكثر من استعداد الجسم لأن يصدر عنه ذلك الفعل، مثل الماء ، فانه اذا أفرط عليه التسخين ، استمد للحركة الى فوق وصلح لها - فذلك الاستعداد هو صورته ، اذ ليس ها هنا الا جسم وأشياء تحس عنه ، بعد أن لم تكن ، فصلوح الجسم لبعيض العركات دون بعض ، هو استعداده بصورته ، ولاح له مثل ذلك في جميع الصور ، فتبين له أن الافعال الصادرة عنها ، ليست في الحقيقة لها ، وانما هي لفاعل يفعل بها الافعال المنسوبة اليها ، وهذا المعنى الذي لاح له ، هو قول رسول الله عليــه الصلاة والسلام : كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به • وفي محكم التنزيل : ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكُنَّ الله قتلهم وما رميت اذ رميت ولكن الله رمي ۽ •

فلما لاح له من أمر هذا الفاعل ، ما لاح على الاجمال دون تفصيل ، حدث له شوق حثيث الى

معرفته على التفصيل ، ولأنه لم يكن بعد فارق عالم العس، جعل يطلب هذا الفاعل على جهة المحسوسات، وهو لا يعلم بعد هل هو واحد أو كثير ؟ فتصفح جميع الاجسام التي لديه ، وهي التي كانت فكرته أبدا فيها ، فرآها كلها تتكون تارة وتفسد أخرى ، وما لم يقف على فساد جملته ، وقف على فساد أجزائه مثل الماء والارض ، فانه رأى أجزاءهما تفسد بالنار، وكذلك الهواء رآه يفسد بشدة البرد، حتى يتكون منه ثلج فيسيل ماء .

وكذلك سائر الاجسام التي كانت لديه ، ولم ير منها شيئا بريئا عن الحدوث والافتقار الى الفاعــل المغتار ، فاطرحها كلها وانتقلت فكرته الى الاجسام السماوية • وانتهى الى هذا النظر على رأس أربعة أسابيع من منشئه ، وذلك ثمانية وعشرون عاما •

فعلم أن السماء وما فيها من الكواكب أجسام ، لأنها ممتدة في الاقطار الثلاثة : الطول ، المرض ، والممتى ، لا ينفك شيء منها عن هذه الصغة ، وكل ما لا ينفك عن هذه الصغة ، فهو جسم ، فهي اذن كلها أجسام •

ثم تفكر هل هي ممتدة الى غير نهاية ، وذاهبة

أبدا في الطول والمرض والعمق الى غير نهاية ، أو هي متناهية محدودة بحدود تنقطع عندها ، ولا يمكن أن يكون وراءها شيء من الامتداد ؟ فتحير بعِد ذلك بعض حيرة • ثم انه يقوة فطرته ، وذكاء خاطره ، رأى أن جسماً لا نهاية له أمر باطل ، وشیء لا یسکن ، ومعنی لا یعقل ، وتقوی هسذا الحكم عنده بحجج كثيرة ، سنحت له بينه وبدين نفسه وذلك أنه قال: أما هذا الجسم السماوي فهو متناه من الجهة التي تليني والناحية التي وقع عليها حسى ، فهذا لا أشك فيه لأننى أدركه ببصري ، وأما الجهة التي تقابل هــذه الجهــة ، وهي التي يداخلني فيها الشك ، فاني أيضا أعلم أنه سن المحال أن تمتد الى غير نهاية ، لأني ان تخيلت أن خطين اثنين ، يبتدئان من هذه الجهة المتناهية ، ويمران في سمك الجسم الى غير نهاية حسب امتداد الجسم ، ثم تخيلت أن أحد هذين الخطين ، قطع منه جزء كبير من ناحية طرفه المتناهى ، ثم أخذ مـــا بقى منه شيء وأطبسق الخط المقطوع منسه على الخط الذي لم يقطع منه شيء ، وذهب الدهس كذلك معهما الى الجهة التي يقال انها غير متناهية، فاما أن نجد الخطين أبدا يمتدان الى غير نهايـــة ولا

ينقص أحدهما عن الآخر ، فيكون الذي قطع منه جزء مساویا للذی لم یقطع منه شیء و هو محال ، كما أن الكل مثل الجزء محال ، واما أن لا يمتد الناقص معه أبدا ، بل ينقطع دون مذهبه ويقف عند الامتداد معه ، فيكون متناهيا ، فاذا رد عليه القدر الذي قطع منه أولا ، وقد كان متناهيسا ، صار كله أيضا متناهيا ، وحينئذ لا يقصر عن الخط الآخر الذي يقطع منه شيء ، ولا يفضل عليه فيكون اذن مثله وهو متناه ، فذلك أيضا متناه • فالجسم الذي تفرض فيه هذه الخطوط متناه ، وكل جسم يمكن أن تفرق فيه هذه الخطوط ، فكــل جســم متناه • فاذا فرضنا أن جسما غير متناه ، فقد فرضنا باطلا ومحالا

فلما صح عنده بفطرته الفائقة التي تنبهت لمثل هذه الحجة ، أن جسم السماء متناه ، أراد أن يعرف على أي شكل هو ، وكيفية انقطاعه بالسطوح التي تحده •

فنظر أولا الى الشمس والقمر وسائر الكواكب، فرآها كلها تطلع من جهة المشرق، وتغرب من جهة المغرب، فما كان يمر على سمت رأسه، رآه يقطع

دائرة عظمي ، وما مال عن سمت رأسه الى الشمال أو الى الجنوب ، رآه يقطع دائرة أصغر من تلك • وما كان أبعد عن سمت الرأس الى أحد الجانبين ، كانت دائرته أصغر من دائرة ما هو أقرب • حتى كانت أصغر الدوائر التي تتحرك عليها الكواكب، دائرتين اثنتين : احداهما حول القطب الجنوبي ، وهي مدار سهيل ، والأخرى حول القطب الشمالي، وهي مدار الفرقدين • ولما كان مسكنه على خطُّ الاستواء الذي وصفناه أولا ، كانت هذه الدوائر كلها على سطح أفقه • ومتشابهة الاحوال في الجنوب والشمال وكان القطبان معا ظاهرين له ، وكان يترقب اذا طلع كوكب من الكواكب على دائسرة كبرة ، وطلع كوكب آخر على دائرة صغيرة ، وكان طلوعهما معا ، فكان يرى غروبهما معا ٠

وأطرد له ذلك في جميع الكواكب وفي جميع الأوقات، فتبين له بذلك أن الفلك على شكل الكرة، وقوى ذلك في اعتقاده ، ما رآه من رجوع الشمس والقمر وسائر الكواكب الى المشرق ، بعد مغيبها بالمغرب ، وما رآه أيضا من أنها تظهر لبصره على قدر واحد من العظم في حال طلوعها وتوسطها وغروبها ، وأنها لو كانت حركتها على غير شكل

الكرة لكانت لا محالة في بعض الاوقات ، أقرب الى بصره منها في وقت آخر ، ولو كانت كذلك ، لكانت مقاديرها وأعظامها تختلف عند بصره فيراها في حال القرب أعظم مما يراها في حال البعد ، لاختسلاف أبعادها عن مركزه حينئذ بغلافها على الاول • فلما لم يكن شيء من ذلك ، تحقق عنده كروية الشكل •

وما زال يتصفح حركة القمر ، فيراها آخذة من المغرب الى المشرق وحركات الكواكب السيارة كذلك ، حتى تبين له قدر كبير من علم الهيئة ، وظهر له أن حركاتها لا تكون الا بأفلاك كثيرة ، كلها مضمنة في فلك واحد ، هو أعلاها • وهو المدي يحرك الكل من المشرق الى المغرب في اليوم والليلة • وشرح كيفية انتقاله أ • ومعرفة ذلك يطول ، وهو مثبت في الكتب ، ولا يحتاج منه في غرضنا الا للقدر الذي أوردناه •

فلما انتهى الى هذه المعرفة ، ووقـف على أن الفلك بجملته وما يعتوي عليه ، كشيء واحـد متصل بعضه ببعض ، وأن جميع الاجسام التي كان ينظر فيها أولا : كالأرض والماء والهواء والنبات والعيوان وما شاكلها ، هي كلها في ضمنـه وغير

خارجة عنه ، وأنه كله أشبه شيء بشخص من الشخاص العيوان ، وما فيه من الكواكب المنيرة هي بمنزلة حواس العيوان ، وما فيه من ضروب الأفلاك ، المتصل بعضها ببعض ، هي بمنزلة أعضاء العيوان ، وما في داخله من الكون والفساد هي بمنزلة ما في جوف الحيوان من أصناف الفضول والرطوبات ، التي كثيرا ما يتكون فيها أيضا حيوان، كما يتكون في العالم الاكبر •

فلما تبين له أنه كله كشخص واحد في الحقيقة، واتحدت عنده أجزاؤه الكثيرة بنوع من النظر الذي اتحدت به عنده الاجسام التي في عالم الكون والفساد ، تفكر في العالم بجملته ، هل هو شيء حدث بعد ان لم يكن ، وخرج الى الوجود بعد العدم؟ أو هو أمر كان موجودا فيما سلف ، ولم يسبقه العدم بوجه من الوجوه ؟ فتشكك في ذلك ولم يترجح عنده أحد الحكمين على الآخر \*

وذلك أنه كان اذا أزمع على اعتقاد القدم ، اعترضته عوارض كثيرة ، من استحالة وجود ما لا نهاية له ، بمثل القياس الذي استحال عنده به وجود جسم لا نهاية له وكذلك أيضا كان يرى أن

هذا الوجود لا يخلو من الحوادث ، فهو لا يمكن تقدمه عليها ، وما لا يمكن أن يتقدم على الحوادث، فهو أيضا محدث •

واذا أزمع على اعتقاد العدوث ، اعترضت عوارض أخرى ، وذلك أنه كان يرى أن معنى حدوثه ، بعد أن لم يكن لا يفهم الا على أن الزمان تقدمه ، والزمان من جملة العالم وغير منفك عنه ، فاذن لا يفهم تأخر العالم عن الزمان •

وكذلك أيضا كان يقول: اذا كان حادثا ، فلا بد له من محدث ، وهذا المحدث الذي أحدثه ، لم أحدثه الآن ولم يحدثه قبل ذلك ، الطاريء طرأ عليه ولا شيء هناك غيره ، أم لتغير حدث في ذاته ؟ فان كان فما الذي أحدث ذلك التغير ؟

وما زال يتفكر في ذلك عدة سنين • فتتمااض عنده الحجج ، ولا يترجح عنده أحد الاعتقادين على الآخر • فلما أعياه ذلك ، جعل يتفكر ما الذي يلزم عن كل واحد من الاعتقادين ، فلمل السلازم عنهما يكون شيئا واحدا • فرأى أنه ان اعتقد حدوث العالم وخروجه الى الوجود بعد العدم ، فاللازم عن ذلك ضرورة ، أنه لا يعكن أن يخرج. الى الوجود بنفسه ، وأنه لا بد له من قاعل يخرجه الى الوجود ، وأن ذلك الفاعل لا يمكن أن يدرك بشيء من العواس ، لأنه لو أدرك بشيء من الحواس لكان جسما من الاجسام ، ولو كسان جسما مسن الاجسام لكان من جملة العالم ، وكانحادثا واحتاج الى محدث ، ولو كان ذلك المحدث الثاني أيضا جسما، لاُحتاج الى محدث ثالـث ، والثالث الى رابــع ، ويتسلسل ذلك الى غير نهاية وهو باطل ، فاذن لا بد للعالم من فاعل ليس بجسم ، واذا لم يكن جسما فليس الى ادراكه بشيء من الحواس سبيل ، لأن العواس الغمس لا تدرك الا الاجسام ، أو ما يلعق الاجسام ، واذا لا يمكن أن يحس فلا يمكــن أن يتخيل ، لأن التخيل ليس شيئًا الا احضار صور المحسوسات بعد غيبتها ، واذا لم يكن جسما فصفات الاجسام كلها تستحيل عليه ، وأول صفات الاجسام هو الامتداد في الطول والعرض والعمق ، وهـو منزه عن ذلك ، وعن جميع ما يتبع هذا الوصف من صفات الاجسام • وإذا كان فأعلا للعالم فهو لا محالة قادر عليه وعالم به د ألا يعلم من خلق ، وهسو اللطيف الغير؟» •

ورأى أيضا أنه ان اعتقد قدم المالم ، وأن المدم لم يسبقه ، وأنه لم يزل كما هو ، فان اللازم عن ذلك أن حركته قديمة لا نهاية لها من جهـة الابتداء ، اذ لم يسبقها سكون يكون مبدؤها منه ، وكل حركة فلا يد لها من معرك ضرورة ، والمحرك اما أن يكون قوة سارية في جسم من الاجسام ــ اما جسم المتعرك نفسه ، واما جسم أخر خارج عنه ــ واما أن تكون قوة ليست سارية ولا شائمة في جسم • وكل قوة سارية في جسم وشائمة فيه ، فانها تنقسم بانقسامه ، وتتضاعف بتضاعفه ، مثل الثقل في العجر مثلا \* المحرك الى أسفل \* فانه ان قسم العجر تصفين • وان زيد عليه آخر مثله ، زاد في الثقل آخر مثله ، قان أمكن أن يتزايد الحجر الى غر نهاية ، كان تزايد هذا الثقل الى غر نهاية ، وان وصل الحجر الى حد ما من العظم ووقف ، وصل الثقل الى ذلك الحد ووقف ، لكنه قد تبرهن أن كل جسم فانه لا معالة متناه ، فاذن كل قوة في جسم فهي لا محالة متناهية • فان وجدنا قوة تفعل فعلا لا نهاية له ، فهي قوة ليست في جسم ، وقد وجدنا الفلك يتحرك أبدا حركة لا نهاية لها ولا انقطاع ، اذ فرضناه قديما لا ابتداء له ، فالواجب على ذلك

أن تكون القوة التي تحركت ليست في جسمه ، ولا في جسم خارج عنه -

فهي اذن لشيء بريء عـن الاجسام ، وغــير موصوف بشيء من أوصاف الجسمية ، وقد كمان لاح له في نظره الاول في عالم الكون والفساد أن حقيقة وجود كل جسم ، انما هي من جهة صورته التي هي استعداده لضروب الحركات ، وأن وجوده المذى له من جهة مادته وجود ضعيف لا يكاد يدرك ، فان وجود العالم كله انما هو من جهة استعداده لتحريك هذا المحرك البريء عن المادة ، وعن صفات الاجسام ، المنزه عن أن يدركه حس ، أو يتطرق اليه خيال ، سبحانه ، وإذا كان فاعلا لحركات الفلك على اختلاف أنواعها ، فعلا لا تفاوت فيه ولا فتور ولا قصور ، فهو لا معالة قادر عليهـــا وعالم بها ٠

فانتهى نظره بهذا الطريق الى ما انتهى اليه بالطريق الاول ، ولم يضره في ذلك تشككه في قدم المالم أو حدوثه ، وسبح له على الوجهين جميعا وجود فاعل غير جسم ، ولا متصل بجسم ولا منفصل عنه ، ولا داخل فيه ، ولا خارج عنه ، اذ: الاتصال،

والانفصال ، والدخول ، هي كلهــا مــن صفات. الاجسام ، وهو متزه عنها \*

ولما كانت المادة من كل جسم مفتقرة الىالصورة، اذ لا تقوم الا بها ولا تثبت لها حقيقــة دونها ، وكانت الصورة لا يصح وجودها الا من فعل هذا الفاهل تبين له افتقار جميع الموجودات في وجودها الى هذا الفاعل وأنه لا قيام لشيء منها الا يه فهو اذن علة لها ، وهي معلومة له ، سواء كانت محدثة الوجود ، بعد أن سبقها العدم ، أو كانت لا ابتدام لها من جهة الزمان ، ولم يسبقها العدم قط ، فانها على كلا العالتين معلومة ، ومفتقرة الى الفاعل ، متعلقة الوجود به ، ولولا دوامه لم تدم ، ولسولا وجوده لم توجد ، ولولا قدمه لم تكن قديمة ، وهو في ذاته غنى عنها وبريء منها! وكيف لا يكسون كذلك وقد تبرهن أن قدرته غيير متناهية ، وأن جميع الاجسام وما يتصل بها أو يتعلق بها ، ولو بعض تعلق ، هو متناه منقطع -

قاذن العالم كله بما فيه من السماوات والارض والكواكب ، وما بينها ، وما فوقها ، وما تحتها ، فمله وخلقه ، ومتأخر عنه بالذات ، وان كانت غير متأخرة بالزمان - كما أنك اذا أخدت في قبضتك جسما من الاجسام ، ثم حركت يدك ، فان ذلك الجسم لا معالة يتعرك تابعا لعركة يدك ، حركة متأخرة عن حركة يدك ، تأخرا بالدات ، وانكانت لم تتأخر بالزمان عنها ، بل كان ابتداؤها مما ، فكذلك العالم كله ، معلول ومخلوق لهذا الفاعل بغير زمان و انما أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون » -

قلما رأى أن جميع الموجودات فعله ، تصفحها من بعد ذا تصفحا على طريق الاعتبار في قدرة فاعلها ، والتعجب من غريب صنعت ، ولطيف حكمت ، ودقيق علمه فتبين له في أقلل الاشياء الموجودة ، فضلا عن أكثرها من آثار العكمة ، وبدائع الصنعة، ما قضى منه كل المجب ، وتحقق عنده أن ذلك لا يصدر الا عن فاعل مختار في غاية الكمال وفوق الكمال ولا يغرب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر » .

ثم تأمل في جميع أصناف الحيوان ، كيف « أعطى كل شيء خلقه ، ثم هداه » لاستعماله ، فلولا أنه هداه لاستعمال تلك الاعضاء التي خلقت له في وجوه

المنافع المقصود بها ، لما انتفع بها الحيوان ، وكانت كلا عليه ، فعلم بذلك أنه أكرم الكرماء ، وأرحم الرحماء •

ثم انه مهما نظر شيئا من الموجودات له حسن ، أو بهاء ، أو كمال ، أو قوة ، أو فضيلة من الفضائل \_ أي فضيلة كانت \_ تفكر وعلم أنها من فيض ذلك الفاعل المختار \_ جل جلاله \_ ومن وجوده ، ومن فعله ، فعلم أن الذي هو في ذاته أعظم منها ، وأكمل، وأتم وأحسن ، وأبهى وأجمل وأدوم ، وأنه لا نسبة لهذه الى تلك • فما زال يتتبع صفات الكمال كلها ، فيراها له وصادرة عنه ، ويرى أنه أحق بها من كل ما يوصف بها دونه •

وتتبع صفات النقص كلها فرآه بريثا منها ، ومنزها عنها ، وكيف لا يكون بريئا منها وليس معنى النقص الا العدم المحض ، أو ما يتملق بالمدم ؟ وكيف يكون المدم تعلق أو تلبس ، بمن هو الموجود المحض ، الواجب الوجود بذاته ، المعلي لكل ذي وجود وجوده ، فلا وجود الا هو : فهدو الوجود ، وهو الحسن، وهو المحمل ، وهو العسن، وهو المحمل ، وهو العدرة ، وهو العلم ، وهو هو ،

قانتهت به المعرفة الى هندا الحد ، على رأس خمسة أسابيع من منشئه ، وذلك خمسة وثلاثسون علما ، وقد رسخ في قلبه من أمر هذا الفاعل ، ما شغله عن الفكرة في كل شيء الا فيه ، وذهل عما كان فيه من تصفح الموجودات والبحث عنها ، حتى صار بحيث لا يقع بصره على شيء من الاشياء ، الا ويرى فيه أثر الصنعة ، من حينه ، فينتقبل بفكره على المفور الى الصانع ويترك المصنوع ،حتى الأدنى المحسوس ، وتعلق بالعالم الارقع المعقول •

فلما حصل له العلم بهذا الموجود الرفيع الثابت الوجود الذي لا سبب لوجوده ، وهو سبب لوجوده ، جميع الاشياء ، أراد أن يعلم بأي شيء حصل له هذا العلم ، وبأي قوة أدرك هذا الموجود : فتصفح والذوق ، واللمس ، قرأى أنها كلها لا تدرك شيئا الا نجسما ، أو ما هو في جسم ، وذلك أن السمع انما يدرك المسموعات ، وهي ما يحدث من تموج الهواء عند تصادم الاجسام ، والبصر انما يدرك المواتح ، والدوق يدرك الألوان ، واللمس يدرك الروائح ، والدوق يدرك الطعوم ، واللوق يدرك اللين،

والخشونة والملامسة ، وكذلك القرة الغيالية لا تدرك شيئا الا أن يكون له طول وعرض وعمى ، وهذه المدركات كلها من صفات الاجسام ، وليس لهذه الحواس ادراك شيء سواها ، وذلك لأنها قوى شائعة في الاجسام ، ومنقسمة بانقسامها ، فهي لذلك لا تدرك الا جسما منقسما ، لأن هذه القوة اذا كانت شائعة في شيء منقسم ، فلا محالة أنها اذا أدركت شيئا من الاشياء ، فانه ينقسم بانقسامها، فاذن كل قوة في جسم ، فانها لا محالة لا تدرك الا جسما أو ما هو جسم ،

وقد تبين أن هذا الموجود الواجب الوجهود ، بريء من صفات الاجسام من جميع الجهات ، فاذن لا سبيل الى ادراكه الا بشيء ليس بجسم ، ولا هو قوة في جسم ، ولا تعلق له بوجه من الوجوه بالأجسام ، ولا هو داخل فيها ولا خارج عنها ، ولا متصل بها ولا منفصل عنها ، وقد كان تبين له أنه أدركه بذاته ، ورسخت المعرفة به عنده ، فتبين له بذلك أن ذاته التي أدركه بها أمر غير جسماني ، ولا يجوز عليه شيء من صفات الاجسام ، وأن كل ما يدركه من ظاهر ذاته من الجسمانية فانها ليست

حتيقة ذاته ، وانما حقيقة ذاته ذلك الشيء الذي أدرك به الموجود المطلق الواجب الوجود •

فلما علم أن ذاته ليست هذه المتجسمة التسي يدركها بحواسه ، ويحيط بها أديمه ، هان عنده بالجملة جسمه ، وجعل يتفكر في تلبك المذات الشريفة ، التي أدرك بها ذلك الموجود الشريــف الواجب الوجود ، ونظر في ذاته تلك الشريفة ، هل يمكن أن تبيد أو تفسد وتضمحل ، أو هي دائمة البقاء ؟ فرأى أن الفساد والاضمحلال انما هو من صفات الاجسام بأن تخلم صورة وتلبس أخرى ، مثل الماء اذا سار هواء ، والهواء اذا سار ماء ، والنبات اذا صار ترابا أو رمادا ، والتراب اذا صار نياتاً ، فهذا هو معنى الفساد - وأما الشيء ألذي ليس بجسم ، ولا يحتاج في قوامه الى الجسم ، وهو منزه بالجملة عن الجسمائية ، فلا يتصـور فساده المئة -

قلما ثبت له أن ذاته الحقيقية لا يمكن فسادها ، أراد أن يعلم كيف يكون حالها اذا أطرحت البدن وتخلت عنه ، وقد كان تبين له أنها لا تطرحه الا اذا لم يصلح آلة لها ، فتصفح جميع القوى المدركة،

فرأى أن كل واحدة منها تارة تكون مدركة بالقوة وتارة تكون مدركة بالفعل : مثل العين في حال تغميضها أو اعراضها عن البصر ، فانها تكون مدركة بالقوة ـ ومعنى مدركة بالقوة أنها لا تدرك الآن وتدرك في المستقبل ـ وفي حال فتحهاو استقبالها للمبصر ، تكون مدركة بالفعل \_ ومعنى مدركة بالفعل أنها الآن تدرك ــ وكذلك كل واحدة من هذه القوى تكون مدركة بالقوة وتكون بالفعل ، وكل واحدة من هذه القوى ان كانت لم تدرك قط بالفعل ، فهي ما دامت بالقوة لا تتشوق الى ادراك الشيء المخصوص بها ، لأنها لم تتمرف به بعــد ، مثل من خلق مكفوف البصر ، وان كانت قد أدركت بالفعل تارة ، ثم صارت بالقوة ، فانها ما دامت بالقوة تشتاق الى الادراك بالفعل لأنها قد تعرفت الى المدرك ، وتعلقت به ، وحنت اليه ، مثل من كان بصيراً ثم عمى فانه لا يزال يشتاق إلى المبصرات. وبحسب ما يكون الشيء المدرك أتم وأبهي وأحسن، يكون الشوق اليه أكثر ، والتألم لفقده أعظه ، ولذلك كان تألم من يفقد بصره بعد الرؤية أعظم من تألم من يفقد شمه ، اذ الاشياء التي يدركها البصر أتم وأحسن من التي يدركها الشم ، فان كان في الاشياء شيء لا نهاية لكماله ، ولا غاية لعسنه وجماله وبهائه ، وهو قوق الكمال والبهاء والحسن، وليس في الوجود كمال ، ولا حسن ، ولا بهاء ، ولا جمال الا صادر من جهته ، وفائض من قبله ، فمن فقد ادراك ذلك الشيء بعد أن تعوف به ، فلا محالة أنه ما دام فاقدا له ، يكون في آلام لا نهاية لها ، كما أن من كان مدركا له على الدوام ، فانه يكون في لذة لا انفصام لها ، وغبطة لا غاية وراءها، وبهجة وسرور لا نهاية لهما .

وقد كان تبين له أن الموجود الواجب الوجود م متصف باوصاف الكمال كلها ، ومنزه عن صفات النقص وبريء منها • وتبين له أن الشيء الذي به يتوصل الى ادراكه أمر لا يشبه الاجسام ، ولا يفسد لفسادها ، فظهر له بذلك أن من كانت له مثل هذه الذات ، المعدة لمثل هذا الادراك ، فانه اذا أطرح البدن بالموت ، فاما أن يكون قبل ذلك \_ في مدة تصريفه للبدن \_ لم يتصرف قط بهذا الموجود الواجب الوجود ، ولا اتصل به ، ولا سمع عنه ، فهذا اذا فارق البدن لا يشتاق الى ذلك الموجود ولا يتالم لفقده • وأما جميع القوى الجسمانية ، فانها تبطيل بيطلان الجسم ، فلا تشتاق أيضا الى مقتضيات تلك القوى ، ولا تحن اليها ، ولا تتألم لفقدها • وهذه حال البهائم غر الناطقة كلها: سواء كانت من صورة الانسان أو لم تكن • وأما أن يكون قيسل ذلك \_ في مدة تصريفه للبدن \_ قد تعرف بهـذا الموجود ، وعلم ما هو عليه من الكمال والعظمـــة والسلطان والقدرة والحسن الاأنه أعرض عنمه واتبع هواه ، حتى وافته منيته وهو على تلك الحال ، فيحرم المشاهدة ، وعنده الشوق اليها فيبقى في عذاب طويل ، وآلام لا نهاية لها • فاما أن يتخلص من تلك الآلام بعد جهد طويل ، ويشاهد ما تشوق اليه قبل ذلك ، واما أن يبقى في آلام بقاء سرمديا ، بعسب استعداده لكل واحد مين الوجهين في حياته الجسمانية • وأما من تعرف بهذا الموجود الواجب الوجود ، قبل أن يفارق البدن ، وأقبل بكليته عليه والتزم الفكرة في جلاله وحسنه وبهائه ، ولم يعرض عنه حتى وافته منيته ، وهذا على حال من الاقبال والمشاهدة بالفعل • فهذا اذا فارق البدن بقى في لذة لا نهاية لها ، وغبطة وسرور وفرح دائم ، لاتمسال مشاهدته لذلك الموجود الواجب الوجود ، وسلامة تلك المشاهدة من الكدر والشوائب ويزول عنه ما تقتضيه هـذه المقوى الجسمانية من الامـور الحسية التي هـي \_ بالاضافة الى تلك الحال \_ آلام وشرور وعوائق \*

فلما تبين له أن كمال ذاته ولذتها اثما همو بمشاهدة ذلك الموجود الواجب الوجود على الدوام، مشاهدة بالفعل أبدا ، حتى لا يعرض عنه طرقة عين لكي توافيه منيته ، وهو في حسال المشاهدة بالفعل ، فتتصل لذته دون أن يتخللها ألم •

ثم جعل يتفكر كيف يتأتى له دوام هذه المشاهدة بالفعل ، حتى لا يقع منه اعراض فكان يلازم الفكرة في ذلك الموجود كل ساعة ، فما هو الا أن يسنح لبصره محسوس ما من المحسوسات ، أو يخرق سمعه صوت بعض الحيوان ، أو يعترضه خيال من المخيالات ، أو يناله ألم في أحد أعضائه ، أو يصيبه المجوع أو المعلش أو البرد أو الحر ، أو يحتاج الى القيام لدفع فضوله ، فتختل فكرته ، ويزول عما كان فيه ، ويتمر عليه الرجوع الى ما كان عليه من حال المشاهدة ، الا بعد جهد \*

وكان يخافن تفجأه منيته وهو في حال الاعراض،

فيفضى الى الشقاء الدائم ، والم الحجاب • فساءه حاله ذلك ، وأعياه الدواء • فجعل يتصفح أنواع الحيوانات كلها ، وينظر أفعالها وما تسمى فيه ، لعله يتفطن في بعضها أنها شعرت بهذا الموجود ، وجعلت تسمى نحوم، فيتعلم منها ما يكون سبب نجاته • فرآها كلها انما تسمى في تحميل غذائها ، ومقتضى شهواتها من المطعوم والمشروب والمنكوح، والاستظلال والاستدفاء ، وتجـد في ذلك ليلهــا ونهارها الى حين مماتها وانقضاء مدتها • ولــم ير شيئًا منها يتحرف عن هذا الرأي ، ولا يسعى لغره في وقت من الاوقات ، فبان له بذلك أنها لم تشمر بذلك الموجود ولا إشتاقت اليه ، ولا تعرفت بـــه بوجه من الوجوه ، وأنها كلها صائرة الى العدم ، أو -الى حال شبيه بالعدم •

قلما حكم بذلك على العيوان ، علم أن العكم له على النبات أولى ، أذ ليس للنبات من الادراكات الا يعض ما للحيوان • وأذا كان الاكمل أدراكا لم يصل الى هذه المعرفة ، فالأنقص أدراكا أحرى أن لا يصل مع أنه رأى أيضا أن أفمال النبات كلها لا تتعدى الفذاء والتوليد • ثم أنه بعد ذلك نظر الى الكواكب والافلاك فرآها كلها منتظمة العركات،

جارية على نسق ، ورآها شفافة ومضيئة بعيدة عن قبول التفرر والفساد ، فحدس حدسا قويا أن لها ذوات سوى أجسامها ، تعرف ذلك الموجود الواجب الوجود ، وأن تلك الدوات العارفة ليست بأجسام، ولا منطبعة في أجسام مثل ذاته ، هو ، العارفية ، وكيف لا يكون لها مثل تلك الذوات البريئة عــن الجسمانية ، ويكون لمثله هو على ما به من الضمف وشدة الاحتياج الى الأمور المحسوسة ، وأنه مسن جملة الاجسام الفاسدة ؟ ومع ما به من النقص ، فلم يعقه ذلك عن أن تكون ذاته بريئة عن الاجسام لا تفسد ، فتبين له بذلك أن الاجسام السماوية أولى بذلك ، وعلم أنها تعرف ذلك الموجود الواجب الوجود وتشاهده على الدوام بالفعل ، لأن العوائق التي قطعت به هو عن دوام المشاهدة من العوارض المحسوسة ، لا يوجد مثلها للاجسام السماوية •

ثم انه تفكر : لم اختص هو من بين سائر أنواع العيوان بهذه الذات التي أشب بها الاجسام السماوية ؟ وقد كان تبين له أولا من أمر المناصر واستحالة بعضها الى بعض ، وأن جميع ما على وجه الأرض لا يبقى على صورته ، بل الكون والفساد متماقبان عليه أبدا ، وأن أكثر هذه الاجسام مختلطة

مركبة من أشياء متضادة ، ولذلك تؤول الى الفساد، وأنه لا يوجد منه شيء صرفا ، وما كان منها قريبا من أن يكون صرفا خالصا لا شائبة فيه ، فهو بعيد عن الفساد جدا مثل الذهب والياقوت ، وأن الاجسام بسيطة صرفة ، ولذلك هي بعيدة عن الفساد ، والصور لا تتعاقب عليها .

وتبين له هنالك أن جميع الاجسام التي في عالم الكون والفساد ، منها ما تتقوم حقيقتها بصورة واحدة زائدة على معنى الجسمية ــ وهذه هــى الاسطقسات الاربع ـ ومنها ما تتقوم حقيقتها بأكثر من ذلك كالحيوان والنبات • فما كان قوام حقيقته بصور أقل ، كانت أفعاله أقل ، وبعده عن الحياة أكثر ، فان عدم الصورة جملة لم يكن فيه الى الحياة طريق ، وصار في حال شبيه بالعدم ، وما كان قوام حقيقته بصور أكثر ، كانت أفعاله أكثر ، ودخوله في حال الحياة أبلغ ، وان كانت تلك الصورة بحيث لا سبيل الى مفارقتها لمادتها التى اختصت بها كانت العياة حينئذ في غاية الظهور والدوام والقسوة • فالشيء العديم للصورة جملة هو الهيولى والمادة ، ولا شيء من الحياة فيهاً وهي شبيهة بالمدم ،والشيء المتقوم بصورة واحدة هي الاسطقسات الاربع وهي في أول مراتب الوجود في عالم الكون والفساد ومنها تركب الاشياء ذوات الصور الكثرة • وهـده الأسطقسات ضعيفة جداءاذ ليست تتعرك الاحركة واحدة ، وانما كانت ضميفة العياة لأن لكل واحد منها ضدا اهر العناد يخالفه في مقتضى طبيعته ، ويطلب أن يغير صورته • فوجوده لذلك غير متمكن، وحياته ضعيفة ، والنبات أقوى حياة منه والعيوان أظهر حياة منه • وذلك أن ما كان من هذه المركبات تغلب عليه طبيعة أسطقس واحد ، فلقوته فيه يغلب طبائع الأسطقسات الباقية ، ويبطل قواها ، ويصر ذلك المركب في حكم الاسطقس الغالب ، فلا يستأهل لاجل ذلك من العياة الاشيئا يسرا ، كما أن ذلك الاسطقس لا يستأهل من الحياة الا يسيرا ضعيفا وما كان من هذه المركبات لا تغلب علب طبيعة أسطقس واحد منها ، فان الاسطقسات تكون فيه متعادلة متكافئة ، فاذن لا يبطل أحدهما قوة الآخر بأكثر مما يبعلل ذلك الآخر قوته ، بل يفعل بعضها في بعض فعلا متساويا ، فلا يكون فعل أحد الأسطقسات أظهر فيه ، ولا يستولى عليه أحدها ، فيكون بميد الشبه من كل واحد من الاسطقسات ، فكأنه لا مضادة لصورته ، فيستأهل العياة بذلك •

ومتى زاد هذا الاعتدال وكسان أتم وأبعد مسن الانحراف ، كان بعده عن أن يوجد له ضد أكثر ، وكانت حياته أكمل •

ولما كان الروح الحيواني الذي مسكنه القلب، شديد الاعتدال ، لأنه ألطف من الارض والماء وأغلظ من النار والهواء ، صار في حكم الوسط ولم يضاده شيء من الأسطقسات مضادة بينه ، فاستعد بذلك الصورة الحيوانية ، فرأى أن الواجب على ذلك أن يكون أعدل ما في هذه الارواح الحيوانية مستعدا لأتم ما يكون من العياة في هالم الكون والفساد ، وأن يكون ذلك الروح قريبا من أن يقال انه لا ضد لصورته ، فيشبه لذلك هذه الاجسام السماوية التي لا ضد لصورها ، ويكون رؤج ذلك الحيوان ، وكأنه وسط بالحقيقة بين الاسطقسات التي لا تتحرك الى جهة العلو على الاطلاق ، ولا الى جهة السفل ، بل لو أمكن أن يجعل في وسعد المسافة المتى بين المراكز وأعلى ما تنتهي اليه النار في جهة العلو ولم يطرأ عليه الفساد ، لثبت هناك ولم يطلب المسمود ولا النزول • ولمو تحرك في المكان ، لتعرك حول الوسط كما تتحرك الاجسام السماوية ، ولو تحرك في الوضع ، لتحرك على نفسه ، وكان كروي الشكل ، اذ لا يمكن غير ذلك ، فاذن هو شديد الشبه بالأجسام السماوية •

ولما كان قد اعتبر أحوال العيوان ، ولم ير فيها ما يظن به أنه شعر بالموجود الواجب الوجود ، وقد كان علم من ذاته أنها قد شعرت به ، قطع بذلك على أنبه هو الحيوان المعتبدل الروح ، الشبيب بالأجسام السماوية وتبين لو أنه نوع مباين لسائر أثواع الحيوان ، وأنه انما خلق لغاية أخرى ، وأعد لأمر عظيم ، لم يعد له شيء من أنواع الحيوان ، وکفی به شرفا آن یکون اخس جزایه .. و هـ و الجسماني \_ أشبه الاشياء بالجواهر السماوية الغارجة عن عالم الكون والفساد ، المتزهة عن حوادث النقص والاستحالة والتنبر • وأما أشرف جزأيه ، فهو الشيء الذي به عرف الموجود الواجب الوجود ، وهذا الشيء العارف ، أمر رباني الهي لا يستحيل ولا يلحقه الفساد ، ولا يوصف بشيء مما توصف به الاجسام ، ولا يدرك بشيء مـن الحواس ، ولا تتخيل ، ولا يتوصل الى معرفته بألَّة سواه ، بل يتوصل اليه به ، فهو العارف والمعروف، والمعرفة ، وهو العالم ، والمعلوم ، والعلم ، لا يتباين في شيء من ذلك ، اذ التباين والانفصال من صفات

الأجسام ولواحقها ، ولا جسم هنالك ولا صفة جسم ولا لاحق بجسم !

فلما تبين له الوجه الذي اختفى به من بين سائر أصناف العيوان بمشابهة الاجسام السماوية ، رأى أن الواجب عليه أن يتقبلها ويحاكي أفعالها ، ويتشبه بها جهده • وكذلك رأى أنه بجزئه الاشرف الذي به عرف الموجود الواجب الوجود ، فيه شبه ما منه من حيث هو منزه عن صفات الاجسام ، كما أن الواجب الوجود منزه عنها ، فرأى أيضا أنه يجب عليه أن يسمى في تحصيل صفاته لنفسه من أى وجه أمكن ، وأن يتخلق بأخلاقه ويقتدى بأفعاله ، ويجد في تنفيذ ارادته ، ويسلم الامر له ، ويرضى بجميع حکمه ، رضم من قلبه ظاهرا ، و باطنا ، بعیث یسر به وان كان مؤلمًا لجسمه وضارا به ، ومتلفا مبدنه بالعملة •

وكذلك أيضا رأى أن فيه شبها من سائر أنواع العيوان بجزئه الغسيس الذي هو من عالم الكون والفساد ، وهو البدن المظلم الكثيف ، الذي يطالبه بأنواع المعسوسات من المطعوم والمشروب والمنكوح، ورأى أيضا أن ذلك المبدن لم يخلق له عبثا ولا قرن به لأمر باطل ، وأنه يجب عليه أن يتفقده ويصلح من شأنه ٠ وهذا التفقد لا يكون منه الا بفعل يشبه أفعال سائر الحيوان • فاتجهت عنده الاعمال التي يجب عليه أن يفعلها نحو ثلاثة أغراض: أما عمل يتشبه بالعيوان غير الناطق • واما عمل يتشبه به بالأجسام السماوية • واما عمل يتشبه به بالموجود الواجب الوجود • فالتشبه الاول : يجب عليه من حيث له البدن المظلم ذو الاعضاء المنقسمة ،والقوى المختلفة ، والمنازع المتفننة • والتشبيه الثاني : يجب عليه من حيث له الروح العيواني الذي مسكنه القلب ، وهو مبدأ لسائر البدن، ولما فيه من القوى • والتشبه الثالث: يجب عليه من حيث هو هو ، أي : من حيث هو الذات التي بها عرف ذلك الموجــود الواجب الوجود •

وكان أولا قد وقف على أن سعادته وفوزه من الشقاء ، انما هي في دوام المشاهدة لهذا الموجود الواجب الوجود ، حتى يكون بحيث يعرض عنه طرفة عين • ثم انه نظر في الوجه الذي يتأتى له به هذا الدوام ، فأخر له النظر أنه يجب عليه الاعتمال في هذه الاقسام الثلاثة من التشبيهات :

أما التشبه الأول ، فلا يحصل له به شيء من هذه المشاهدة ، بل هو صارف عنها وعائق دونها ، اذ هو تصرف في الامور المعسوسة ، والامور المعسوسة كلها حجب معترضة دون تلك المشاهدة ، وانما احتيج الى هذا التشبه لاستدامة هذا الروح الحيواني الذي يحصل به التشبه الثاني بالأجسام السماوية و فالضرورة تدعو اليه من هذا الطريق ، ولو كان لا يخلو من تلك المضرة .

وأما التشبه الثاني ، فيحصل له به حظ عظيم من المشاهدة على الدوام ، لكنها مشاهدة يخالطها شوب ، اذ من يشاهد ذلك النحو من المشاهدة على الدوام ، فهو مع تلك المشاهدة يعقل ذاته ويلتفت البه حسبما يتبين بعد هذا ، وأما التشبه الثالث ، فتحصل به المشاهدة الصرفة ، والاستغراق المحض الذي لا التفات فيه بوجه من الوجوه الا الى الواجب الوجود ، والذي يشاهد هذه المشاهدة قد غابت عنه ذات نفسه وفنيت وتلاشت ، وكذلك سائر الذوات، كثيرة كانت أو قليلة ، الاذات الواحد الحق الواجب الوجود .. جل وتعالى وعز ،

فلما تبين له أن مطلوبه الاقصى هو هذا التشبه

الثالث ، وأنه لا يعصل له الا بعد التمريس والاعتمال مدة طويلة في التشبه الثاني ، وأن هذه المدة لا تدوم الا بالتشبه الاول ، وعلم أن التشبه الأول ـ وان كان ضروريا ، فانه عائق بذاته وان كان معينا بالعرض لا بالذات لكنه ضروري ـ فألزم نفسه أن لا يجعل لها حظا من هذا التشبه الاول ، الا بقدر الضرورة ، وهي الكفاية التي لا بقاء للروح الحيواني بأقل منها .

ووجد ما تدعو الميه المضرورة في بقاء هذه الروح أمرين : أحدهما : ما يمده من داخل ، ويخلف عليه بدل ما يتعلل منه وهو الغذاء • والآخر : ما يقيه من خارج ، ويدفع عنه وجوء الأذى : من البسرد والعر والمطر ولفح الشمس والعيوانات المؤذيسة ونحو ذلك • ورأى أنه ان تناول ضرورية من هذه جزافا كيفما اتفق ، ربما وقع في السرف وأخذ فوق الكفاية • فكان سعيه على نفسه من حيث لا يشعر ، قرأى أن العزم له أن يقرض لنفسه فيها حدودا لا يتمداها ، ومقادير لا يتجاوزها ، وبان له أن الفرض يجب أن يكون في جنس ما يتغذى به ٠ وأي شيء يكون وفي مقداره وفي المدة التي تكون بسع المودات اليه • فنظر أولا في أجناس ما به يتفذى ،

فرآها ثلاثة أضرب: ١ ـ اما نبات لم يكمل بعب نفيجه ولم ينته الى غاية تمامه ، وهي أصناف البقول الرطبة التي يمكن الاغتذاء بها • ٢ ـ واما شمرات النبات الذي قد تم وتناهى وأخرج بدره ليتكون منه آخر من نوعه حفظا له ، وهي أصناف النواكه رطبها ويابسها • ٣ ـ واما حيوان من العيوانات التي يتغذى بها : اما البرية واما البحرية •

وكان قد صح عنده أن هذه الاجناس كلها ، من فعل ذلك الموجود الواجب الوجود الذي تبين له أن سعادته في القرب منه ، وطلب التشبه به ، ولا محالة أن الاغتذاء بها مما يقطعها عن كمالها ويحول بينها وبين الناية القمنوى المقصودة بها • فكان ذلك اعتراض على فمل الفاعل • وهذا الاعتراض مضاه لما يطلبه من القرب منه والتشبه به • فـرأي أن الصواب كان له لو أمكن أن يمتنع عن الغذاء جملة واحدة ، لكنه لما لم يمكنه ذلك ، لأنه ان امتنع عنه آل ذلك الى فساد جسمه ، فيكون ذلك اعتراضا على فاعله أشد من الاول ، اذ هو أشرف من تلك الاشياء الأخر التي يكون فسادها سببا لبقائه • فاستسهل أيسر الضررين ، وتساسح في أخف الاعتراضين ،

ورأى أن يأخذ من هذه الاجناس اذا عدمت أيها تيسر له ، بالقدر الذي يتبين له بعد هذا ، فأما ان كانت كلها موجودة فينبغى له حينئذ أن يتثبت ويتخير منها ما لم يكن في أخذه كبير اعتراض على فعل الفاعل ، وذلك مثل لحوم الفواكه التي قد تناهت في الطيب ، وصلح ما فيها من البذر لتوليد المثل على شرط التحفظ بذلك البدر ، بأن لا يأكله ولا يفسده ولا يلقيه في موضع لا يصلح للنبات ، مثل الصفاة والسبخة ونحوهما • فان تعذر عليمه وجود مثـل هـذه الثمرات ذات الطعم الغـازي ، كالتفاح والكمثري والإجاص ونعوها ، كان له هند ذلك أن يأكل اما من الثمرات التي لا يغذو منها الا نفس البذر ، كالجوز والقسطل ، واما من البقول التي لم تصل بعد جد كمالها • والشرط عليه في هذين أن يقصد أكثرها وجودا وأقواها توليدا ، وأن لا يستأصل أصولها ولا يغنى بذرها ، فإن عدم هذه ، فله أن يأخذ من الحيوان أو من بيضه ، والشرط عليه في العيوان أن يأخذ من أكثره وجودا، ولا يستأصل منه نوعا بأسره • هذا ما رأه في جنس ما يتغذى به • وأما المقدار فرأى أن يكون بحسب ما يسد خلة الجوع ولا يزيد عليها •

وأما الزمان الذي بين كل عودتين ، فرأى أنه اذا أخذ حاجته من الغذاء،أن يقيم عليه ولا يتمرض لسواه ، حتى يلحقه ضعف يقطع به عسن بعض الأعمال التي تجب عليه في التشبه الثاني ، وهسي التي يأتي ذكرها بعد هذا .

قاما ما تدعر اليه الضرورة في بقاء السروح الحيواني مما يقيه من خارج ، فكان الخطب فيه عليه يسيرا : اذ كان مكتسبا بالجلود ، وقد كان له مسكن يقيه مما يرد عليه من خارج ، فاكتفى بذلك ولم ير الاشتغال به ، والتزم في غذائه القوانين التي رسمها لنفسه ، وهي التي تقدم شرحها • ثم أخذ في العمل الثاني ، وهو التشبه بالأجسام السماوية والاقتداء بها ، والتقبل لصفاتها ، وتتبع أوصافها، فانحصرت عنده في ثلاثة أضرب :

الضرب الاول: أوصاف لها بالاضافة الى ما تحتها من عالم الكون والفساد، وهي ما تعطيه اياه من التسخين بالسذات، أو التهديد بالمرض، والاضاءة والتلطف والتكثيف، الى سائر ما تفعل فيه من الأمور التي بها يستمد لفيضان الصور الروحانية عليه من عند الفاعل الواجب الوجود •

والضرب الثاني: أوصاف لها في ذاتها ، مثل كونها شفافة وناصعة وطاهرة منزهة عن الكدر وضروب الرجس ، ومتحركة بالاستدارة بعضها على مركز نفسها ، وبعضها على مركز غيرها •

والضرب الثالث: أوصاف لها بالاضافة الى الموجود الواجب الوجود ، مثل كونها تشاهده مشاهدة دائمة ، وتعرض عنه ، وتتشوق اليه ، وتتصرف بحكمه ، وتتسخر في تتميم ارادته ، ولا تتحرك الا بمشيئته وفي قبضته • فجعل يتشبه بها جهده في كل واحد من هذه الأضرب الثلاثة •

أما الضرب الاول: فكان تشبه بها فيه: أن الزم نفسه أن لا يرى ذا حاجة أو عامة أو مضرة ، أو ذا عائق من الحيوان أو النبات ، وهو يقدر على ازالتها عنه الا ويزيلها •

فمتى وقع بصره على نبات قد حجبه عن الشمس حاجب أو تعلق به نبات آخر يؤذيه ، أو عطش عطشا يكاد يفسده ، أزال عنه ذلك الحاجب ان كان مما يزال ، وفصل بينه وبين ذلك المؤذي بفاصل لا يضر المؤذي ، وتعهده بالسقي ما أمكنه و ومتى

وقع بصره على حيوان قد أرهقه سبع أو نشب به ناشب ، أو تعلق به شوك ، أو سقط في عينيه أو أذنيه شيء يؤذيه ، أو مسه ظمأ أو جوع ، تكفل بازالة ذلك كله عنه جهده وأطعمه وسقاه و ومتى وقع بصره على ماء يسيل الى سقي نبات أو حيوان وقد عاقه عن ممره ذلك عائق ، من حجر سقط فيه، أو جرف أنهار عليه ، أزال ذلك كله عنه و وما زال يمعن في هذا النوع من ضروب التشبه حتى بلغ فيه الغاية •

وأما الضرب الثاني : فكان تشبهه بها فيه أن ألزم نفسه دوام الطهارة وازالة الدنس والرجس عن جسمه والاغتسال بالماء في أكثر الأوقات ، وتنظيف ما كان من أظفاره وأسنانه ومغابن بدنه ، وتطييبها بما أمكنة من طيب النبات وصنوف الدواهن العطرة ، وتعهد لباسه بالتنظيف والتطييب حتى كان يتلألأ حسنا وجمالا ونظافة وطيبا والتزم مع ذلك ضروب الحركة على الاستدارة : فتارة كان يطوف بالجزيرة ، ويدور على ساحلها ويسيع بأكنافها ، وتارة كان يطوف ببيته ، أو ببعض الكوى أدوارا معدودة : اما مشيا واما هرولة ، وتارة يدور على عليه -

وأما الضرب الثالث : فكان تشبه بها فيه ، أن كان يلازم الفكرة في ذلك الموجود الواجب الوجود، ثم يقطع علائق المحسوسات • ويغمض عينيه ، ويسد أذنيه ، ويضرب جهده عن تتبع الخيسال ، ويروم بمبلغ طاقته أن لا يفكر في شيء سواه ، ولا يشرك به أحدا ويستعين على ذلك بالاستدارة على نفسه والاستحثاث فيها • فكان اذا اشتد في الاستدارة ، غابت عنه جميع المحسوسات ، وضعف الغيال ، وسائر القبوى التي تعتباج الى الآلات الجسمانية ، وقوي فعل ذاته ــ التي هي بريئة من الجسم ــ فكانت في بعض الاوقات فكرته قد تخلص عن الشوب ويشاهد بها الموجود الواجب الوجود ، ثم تكر عليه القوى الجسمانية فتفسد عليه حاله ، وترده الى أسفل السافلين • فيعود من ذى قبل ، فإن لحقه ضعف يقطع به عن غرضه تناول بعض الأغذية عن الشرائط المذكورة • ثم انتقل الى شأنه من التشبه بالأجسام السماوية بالأضرب الثلاثــة المذكورة •

ودأب على ذلك مدة وهو يجاهد قواه الجسمانية وتجاهده ، وينازعها وتنازعه في الاوقات التي يكون عليها الظهور ، وتتخلص فكرته عن الشوب ، يلوح له شيء من أحوال التشبه الثالث • ثم جعل يطلب التشبه الثالث ، ويسعى في تعصيله ، فينظر في صفات الموجود • وقد كان تبين له أثناء نظره العلمي قبل الشروع في العمل ، أنها على ضربين : اما صفة ثبوت : كالعلم والقدرة والعكمة • واما صفة سلب : كتنزهه عن الجسمانية وعن صفات الاجسام ولواحقها ، وما يتعلق بها ،

وأن صفات الثبوت يشترط فيها هذا التنزيه حتى لا يكون فيها شيء من صفات الاجسام التي من جملتها الكثرة ، فلا تتكثر ذات بهذه الصفات الثبوتية ، ثم ترجع كلها الى معنى واحد هي حقيقة ذاته • فجعل يطلب كيف يتشبه به في كل واحد من هذين الضربين •

أما صفات الايجاب ، فلما علم أنها كلها راجعة الى حقيقة ذاته ، وأنه لا كثرة فيها بوجب من الوجوه ، اذ الكثرة من صفات الاجسام ، وعلم أن علمه بذاته ، ليس معنى زائدا على ذاته ، بل ذاته هي علمه بذاته ، وعلمه بذاته هو ذاته ، تبين له أنه ان أمكنه هو أن يعلم ذاته ، فليس ذلك الملم

الذي علم يه ذاته معنى زائدا على ذاته ، يل هو هو! فرأى أن التشبه به من صفات الايجاب ، هـو أن يعلمه فقط دون أن يشترك به شيئًا من صفسات الأجسام ، فأخذ نفسه بذلك \* وأما صفات السلب، فانها كلها راجعة الى التنزه عن الجسمية \*

فجعل يطرح أوصاف الجسمية عن ذاته وكان قد طرح منها كثيرا في رياضته المتقدمة التي كان ينعو بها بالتشبه بالأجسام السماوية والا أنه أبقى منها بقايا كثيرة: كعركة الاستدارة والحركة من أخص صفات الاجسام وكالاعتناء بأمر العيوان والنبات والرحمة لها ، والاهتمام بازالة عوائقها فان هذه أيضا من صفات الاجسام ، اذ لا يراها أولا بقوة جسمانية ، ثم يكدح في أمرها بقوة جسمانية أيضا وأخذ في طرح ذلك كله عن نفسه ، اذ هي بجملتها مما لا يليق بهذه الحالة التي يطلبها الآن و

وما زال يقتصر على السكون في قمر مغارته مطرقا ، غاضا بصره ، معرضا عن جميع المحسوسات والقوى الجسمانية ، مجتمع الهم والفكرة في الموجود الواجب الوجود وحده دون شركة ، فمتى سنسح

لخياله سانح سواه ، طرده عن خياله جهده ، ودافعه وراض نفسه على ذلك ، ودأب فيه مدة طويلة ، بحيث ثمر عليه عدة أيام لا يتغذى فيها ولا يتحرك وفي خلال شدة مجاهدته هذه ربما كانت تغيب عن ذكره وفكره جميع الاشياء الا ذاته ، فانها كانت لا تغيب عنه في وقت استغراقه بمشاهدة الموجود الأول العق الواجب الوجود - فكان يسوءه ذلك ، ويعلم أنه شوب في المشاهدة المعضة ، وشركة في الملاحظة -

وما زال يطلب الفناء عن نفسه والاخلاص في مشاهدة العق ، حتى تأتى له ذلك ، وغابت عسن ذكره وفكره السماوات والارض وسا بينهما ، وجميع العبور الروحانية والقوى الجسمانية ، وجميع القوى لهلفارقة للمواد ، والتي هي الذوات المارفة بالموجود العق ، وغابت ذاته في جملة تلك الذوات ، وتلاشى الكل واضمعل ، وصار هباء منثورا ، ولم يبق الا الواحد الحق الموجود الثابت الوجود وهو يقول بقوله الذي ليس معنى زائدا على ذاته : لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهار ! على ذاته : لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهار ! على ذاته : لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهار ! على ذاته الكلام ، ولا يتكلم - واستغرق في حالته فهم كلامه وسمع نداءه ولم يمنعه عن فهمه كونه لا يعرف الكلام ، ولا يتكلم - واستغرق في حالته

هذه وشاهد ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ! ولا خطر على قلب يشر -

فلا تعلق قلبك بوصف أمر لم يخطر على قلب بشر ، فان كثيرا من الامور التي تخطر على قلوب البشر قد يتعذر وصفها ، فكيف بأمر لا سبيل الى خطوره على القلب ، ولا هو من عالمه ولا من طوره ؟ ولست أعنى بالقلب جسم القلب ، ولا الروح التي فى تجويفه بل أعنى صورة تلك الروح الغائضــة بقواها على بدن الانسان ، فان كل واحد من هذه الثلاثة قد يقال له « قلب » ولكن لا سبيل لعظور ذلك الامن على واحد من هذه الثلاثة ، ولا يتأتى التعبير الاعما خطر عليها • ومن رام الثعبير عن تلك الحال ، فقد رام مستحيلا وهو بمنزلة مــن يريد أن يذوق الالوان من حيث هي ألوان ، ويطلب أن يكون السواد مثلا حلوا أو حامضًا • لكنا ، مع ذلك ، لا تخيلك عن اشارات نوميء بها الى ما شاهده من عجائب ذلك المقام ، على سبيل ضرب المثل ، لا على سبيل قرع باب الحقيقة ١٠ لا سبيل الى التحقق بما في ذلك المقام الا بالوصول اليه •

فاصغ الآن بسمع قلبك ، وحدق ببصر عقلك

الى ما أشير به اليك لعلك أن تجد منه هديا يلقيك على جادة الطريق ! وشرطي عليك أن لا تطلب مني في هذا الوقت مزيد بيان بالمشافهة على ما أودعته هذه الأوراق فان المجال ضيق ، والتحكم بالألفاظ على أمر ليس من شأنه أن يلفظ به خطر \*

فأقول : انه لما فني عن ذاته وعن جميع الذوات ولم ير في الوجود الا الواحد الحي القيوم ، وشاهد ما شاهد ، ثم عاد الى ملاحظة الاغيار عندما أفاق من حاله تلك التي هي شبيهة بالسكر ، خطر يباله أنه لا ذات له يغاير بها ذات الحق تعالى ، و أن حقيقة ذاته هي ذات العق ، ليس شيئًا في العقيقة ، بل ليس ثم شيء الاذات الحق ، وأن ذلك بمنزلة نور الشمس الذي يقع على الاجسام الكثيفة فتراه يظهر فيها • فانه وان نسب الى الجسم الذي ظهر فيه ، فليس هو في الحقيقة شيئا سوى نور الشمس • وان زال ذلك الجسم زال ثوره ، وبقى ثور الشمس بعاله لم ينقص عند حضور ذلك الجسم ولم يزد عند مغيبه • ومتى حدث جسم يصلح لقبول ذلك النور ، قبله ، فاذا عدم الجسم عدم ذلك القبول ، ولم یکن له معنی ، وتقوی عنده هذا الظن بما قد بان له من أن ذات الحق ، عز وجل ، لا تتكثـــر

يوجه من الوجوم ، وأن علمه بذاته ، هو ذائه بعينها م فلزم عنده من هذا أن من حصل عنده العلم بذاته ، فقد حصلت عنده ذاته ، وقد كمان الذات لا تعميل الاعند ذاتها ، ونفس حميولها هو الذات ، فاذن هو الذات بعينها ، وكذلك جميسم الذوات المفارقة للمادة العارفة بتلك الذات الحقة التي كان براها أولا كثيرة ، وصارت عنده بهذا الظن شيئا واحدا • وكادت هذه الشبهة ترسخ في نفسه لولا أن تداركه الله برحمته وتلافاه بهدايته، فعلم أن هذه الشبهة انما ثارت عنده من بقايا ظلمة الاجسام ، وكدورة المعسوسيات • فيان الكثير والقليل والواحد والوحدة ، والجمع والاجتماع ، والافتراق ، هي كلها من صفات الاجسام ، وتلك الذوات المفارقة المارفة بذات الحق ، عز وجل ، لبراءتها عن المادة ، لا يجب أن يقال انها كثرة ، ولا واحدة ، لأن الكثرة انما هي مغايرة الدوات بعضها لبعض، والوحدة أيضا لا تكون الا بالاتصال • ولا يفهم شيء من ذلك الا في المعاني المركبة المتلبسة بالمادة -

غير أن العبارة في هذا الموضع قد تضيق جلا:

لأنك ان عبرت عن تلك الذوات المفارقة بصيفة الجمع حسب لفظنا هذا ، أوهم ذلك معنى الكثرة فيها ، وهي بريئة عن الكثرة ، وان أنت عبسرت بصيغة الافراد ، أوهم ذلك معنى الاتحاد ، وهو مستحيل عليها •

وكأنى بمن يقف على هذا الموضع منالخفافيش الذين تظلم الشمس في أعينهم يتحرك في سلسلة جنونه ، ويقول : لقد أفرطت في تدقيقك حتى أنك قد الخلعت عن غريزة العقلاء ، واطرحت حكـم المعقول ، فإن من أحكام العقل أن الشيء اما واحد واما كثير ، فليتند في غلوائه ، وليكف من غــرب لسانه وليتهم نفسمه ، وليعتبر بالعالم المحسوس الخسيس الذي هو بين أطباقه بنحو ما اعتبر بــه . « حى بن يقظان » حيث كان ينظر فيه بنظر فيراه كثيرا كثرة لا تنحصر ولا تدخل تحث حد ، ثــم ينظر فيه بنظر أخر ، فيراه واحدا • وبقى في ذلك مترددا ولم يمكنه أن يقطع عليه بأحد الوصفين دون الآخر ٠

هذا فالغالم المعسوس منشأ الجمع والافراد ، وفيه تفهم حقيقته وفيسه الانفعسال والاتصال ،

والتحيز والمغايرة ، والاتفاق والاختلاف ، فما ظنه بالمالم الالهي الذي لا يقال فيه كل ولا بعض ، ولا ينطق في أمره بلفظ من الالفاظ المسموعة ، الا وتوهم فيه شيء على خلاف الحقيقة ، فلا يمرفه الا من شاهده ، ولا تثبت حقيقته الا عند من حصل فيه • وأما قوله : وحتى انخلمت عن غريزة المقلاء ، واطرحت حكم المعقول ، فنحن تسلم له ذلك ، ونتركه مع عقله وعقلائه ، فان المقل الذي يعنيه هو وأمثاله ، انما هو القوة الناطقة التسي تتمنفح أشخاص الموجودات المعسوسة ، وتقتنص منها المعنى الكلى • والمقلاء الذين يعنيهم ، هـــم ينظرون بهذا النظر والمنمط الذي كلامنا فيه فوق هذا كله ، فليسد عنه سمعه من لا يعرف سبوى المحسوسات وكلياتها ، وليرجع الى فريقه الذيــن « يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا · وهم عـن الآخرة هم غافلون ، •

فان كنت ممن يقتنع بهذا النوع من التلويسح والاشارة الى ما في العالم الالهي ، ولا تحمل الفاظنا من المعاني على ما جرت العادة بها في تحميلها اياه ، فنحن نزيدك شيئا مما شاهده « حي بن يقظان » في مقام أولى الصدق الذي تقدم ذكره فنقول : انه بعض الاستغراق المحض ، والفناء التام ، وحقيقة الوصول ، شاهد الفلك الأعلى ، الذي لا جسم له ، ورأى ذاتا بريئة عن المادة ، ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا هي نفس الفلك ، ولا هي غيرها ، وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرأة من المرائي الصقيلة ، فانها ليست هي الشمس ولا المرأة ولا هي غيرهما • ورأى لذات ذلك الفلك المفارقة من الكمال والبهاء والحسن ، ما يعظم عن أن يوصف بلسان ، ويدق أن يكس بحرف أو صوت، ورآه في غاية من اللذة والسرور ، والنبطة والفرح، بمشاهدته ذات الحق جل جلاله •

وشاهد أيضا للفلك الذي يليه ، وهـو فلك الكواكب الثابئة ، ذاتا بريئة عن المادة أيضا ، ليست هي ذات الواحد الحـق ، ولا ذات الفلـك الأعلى المفارقة ، ولا نفسه ، ولا هي غيرها وكانها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة أخرى مقابلـة للشمس ، ورأى لهذه الذات أيضا من البهاء والحسن واللذة مثل ما رأى لتلك التي للفلك الأعلى .

وشاهد أيضا للفلك الذي يلى هذا ، وهو فلك

زحل ذاتا مفارقة للمادة ليست هي شيئا من الدواب التي شاهدها قبله ولا هي غيرها ، وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قسد انعكست اليها الصورة من مرآة مقابلة للشمس ، ورأى لهذه اللذات أيضا مثل ما رأى لما قبلها مسن البهاء واللذة .

وما زال يشاهد لكل فلك ذاتا مفارقة بريئة عن المادة ليست هي شيئًا من الذوات التي قبلها ولا هي غيرها وكأنها صورة الشمس التي تنعكس من مرآة على مرأة ، على رتب مرتبعة بعسب ترتيب الأفلاك • وشاهد لكل ذات من هذه الذات من هذه الذوات من الحسن والبهاء ، والملذة والفرح ، ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر - الى أن انتهى الى عالم الكون والفساد ، وهو جميعه حشو فلك القمر • فرأى له ذاتا بريئة من المادة ليست شيئًا مـن الذوات التي شاهدهــا قبلها ، ولا هي سواها • ولهذه الذات سبعون ألف وجه ، في كل وجه سبعون ألف قم ، في كل قم سبعون ألف لسان ، يسبح بها ذات الواحد الحق ،ويقدسها ويمجدها ، لا يفتر ، ورأى لهذه الذات ، التي توهم فيها الكثرة وليست كثيرة ، من الكمال واللذة ،

مثل الذي رآه قبلها • وكان هذه الذات صدورة الشمس التي تظهر في ماء مترجرج ، وقد انعكست اليها الصورة من آخر المرايا التي انتهى اليها الانعكاس على الترتيب المتقدم من المرآة الأولى التي قابلت الشمس بعينها •

ثم شاهد لنفسه ذاتا مفارقة ، لو جاز أن تتبعض ذات السبعين ألف وجه ، لقلنا أنها بعضها ولولا أن هذه الذات حدثت بعد أن لم تكن ، لقلنا انها هي ! ولولا اختصاصها ببدنه عند حدوثه ، لقلنا انها لم تحدث ! وشاهد في هذه الرتبة ذواتا ، مثل ذاته ، لأجسام كانت قد اضمحلت ، ولاجسام لم تزل معه في الوجود ، وهي من الكثرة في حد بعيث لا تتناهى ان جاز أن يقال لها كثيرة ، أو هي كلها متحدة ان جاز أن يقال لها واحدة .

ورأى لذاته ولتلك الذوات التي في رتبته من العسن والبهاء واللذة غير المتناهية ، ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، ولا يصفه الواصفون ، ولا يعقله الا الواصلون المارفون • وشاهد ذواتا كثيرة مفارقة للمادة كأنها مرايا صدئة ، قد ران عليها الغبث ، وهي مع ذلك

مستدبرة للمرايا الصقيلة التي ارتسمت فيها صورة الشمس، ومولية عنها بوجوهها، ورأى لهذه النوات من القبع والنقص ما لم يقم قط بباله، ورآها في آلام لا تنقضي، وحسرات لا تنمعي، قد أحاط بها سرادق المذاب، وأحرقتها نار الحجاب، ونشرت بمناشير بين الانزعاج والانجذاب •

وشاهد هنا ذواتا سوى هذه المعذبة تلوح ثم تضمحل ، وتنعقد ثم تنحل ، فتثبت فيها وأنعهم النظر اليها ، فرأى هولا عظيما وخطبا جسيما ، وخلقا حثىثا ، وأحكاما بليغة ، وتسوية ونفخــا وانشاء ونسخا • فما هو الا أن تثبت قليلا ، فعادت اليه حواسه ، وتنبه من حاله تلك التي كانت شبيهة بالغشى ، وزلت قدمه عن ذلك المقام ، ولاح ك العالم المحسوس ، وغاب عنه العالم الالهي • اذ لم يمكن اجتماعهما في حال واحدة ، اذ الدنيا والآخرة كضرتين ، ان أرضيت احداهما أسخطت الاخرى ، فاز قلت يظهر مما حكيته من هذه المشاهدة ، أن الذوات المفارقة ان كانت لجسم دائم الوجدود لا يفسد ، كالأفلاك ، كانت هي دائمة الوجود ، وان كانت لجسم يؤول الى الفساد كالعيوان الناطق ، فسدت هي واضمحلت وتلاشت ، حسيما مثلت به

في مرايا الانعكاس ، فإن المسورة لا ثبات لها الا بثبات المرآة ، فإذا فسدت المرآة صح فساد الصورة واضمعلت هي ، فأقول لك : ما أسرع ما نسيت المهد ، وحلت عن الربط ، ألم نقدم اليك أن مجال المبارة هنا ضيق ، وأن الالفاظ على كل حال توهم غير الحقيقة وذلك الذي توهمته انما أوقعك فيه ، أن جعلت المثال والممثل به على حكم واحد من جميع الرجوه \*

ولا ينبغي أن يفعل ذلك في أصناف المخاطبات الممتادة ، فكيف ها هنا والشمس ونورها ،وصورتها وتشكلها ، والمرايا والصور الحاصلة فيها ، كلها أمور غير يهفارقة للاجسام ، ولا قوام لها الا بها وفيها ؟ فلذلك افتقرت في وجودها اليها وبطلك ببطلانها .

وأما النوات الالهية ، والارواح الربانية ، فانها كلها بريئة عن الاجسام ولواحقها ومنزهة غاية التنزيه عنها ، فلا ارتباط ولا تعلق لها بها ، وسواء بالاضافة اليها بطلان الاجسام أو ثبوتها ، ووجودها أو عدمها ، وانما ارتباطها وتعلقها بذات الواحد الحق الموجود ، الذي هـو

أولها ومبدؤها ، وسببها وموجدها ، وهو يعطيها الدوام ويمدها بالبقاء والتسرمد ، ولا حاجة بها الى الاجسام بل الاجسام من ناجة اليها • ولو جاز عدمها لمدمت الاجسام فانها هي مباديها ، كما أنه لو جاز أن تعدم ذات الواحد العق ـ تعالى وتقدس عن ذلك ، لا اله الا هو ! ــ لعدمــت هذه الذوات كلها ، ولعدمت الاجسام ، ولعدم العالم الحسي بأسره ، ولم يبق موجود ، اذا لكل مرتبط بعضه بيعض ، والعالم المحسوس وان كان تابعا للعالسم الالهي ، شبيه الظل له ، والعالم الالهي مستفن عنه و بريء مُنه فانه مع ذلك قد يستحيل فرض عدمه ، اذ هو لا معالة تابع للعالم الالهي ، وانما فساده أن يبدل ، لا أن يعدم بالجملة ، وبذلك نطق الكتاب العزيز حيثما وقع هذا المعنسي في تسيير الجبسال وتصييرها كالمهن ، والناس كالفراش • وتكوير الشمس والقمر ، وتفجير البحار يوم تبدل الارض غير الارض والسموات • فهذا القدر هو الـذي أمكنني الآن أن أشير اليك به فيما شاهده دحى بن يقظان » في ذلك المقام الكريم فلا تلتمس الزيادة عليه من جهة الالفاظ فان ذلك كالمتعدر •

وأما تمام خبره \_ فسأتلوه عليك ان شاء الله

تمالى : وهو أنه لما عاد الى العالم المحسوس ، وذلك بعد جولانه حيث جال ، سئم تكاليف العياة الدنيا، واشتد شوقه الى الحياة القصوى ، فجعل يطلب العود الى ذلك المقام بالنعر الذى طلبه أولا حتى وصل اليه بأيسر من السعى الذي وصل ب أولاد ودام فيه ثانيا مدة أطول من الأولى • ثم عاد الى عالم الحس • ثم تكلف الوصول الى مقامه بعد ذلك فكان أيسر عليه من الأولى والثانية وكان دوامــه أطول • وما زال الوصول الى ذلك المقام الكريسم يزيد عليه سهولة ، والدوام يزيد فيه طولا مــدة بعد مدة ، حتى صار يصل اليه حتمى شاء ، ولا ينفصل عنه الا متى شاء ، فكان يلازم مقامه ذلك ولا ينثني عنه الالضروارة بدنه التي كان قد قللها، حتى كان لا يوجد أقل منها • وهو في ذلك كلــه يتمنى أن يريحه الله عز وجل من كل بدنه الذي يدعوه الى مفارقة مقامه ذلك ، فيتخلص الى لذته تخلصا دائما ، ويبرأ عما يجـده من الالم عنــد الاعراض عن مقامه ذلك الى ضرورة البدن وبقى على حالته تلك حتى أناف على سبعة أسابيع من منشئه وذلك خمسون عاما • وحينئذ اتفقت لــه صحبة أسال وكان من قصته معه ما يأتي ذكره بعد

هذا أن شام الله تعالى •

ذكروا: أن جزيرة قريبة من الجزيرة التي ولد بها حي بن يقطان على أحد القولين المختلفين في صفة مبدئه ، انتقلت اليها ملة من الملل المسجيحة الماخوذة على بعض الانبياء المتقدمين ، صلوات الله عليهم وكانت ملة محاكيه لجميع الموجودات المحقيقية بالأمثال المضروبة التي تعطي خيالات تلك الاشياء ، وتثبت رسومها في النفوس ، حسبما جرت به المادة في مخاطبة الجمهور ، فما زالت تلك الملة تنتشر بتلك المجزيرة وتقوى وتظهر ، حتى قام بها ملكها وحمل الناس على التزامها .

وكان قد نشأ بتلك الجزيرة فتيان من أهل الفضل والرغبة في الخير ، يسمى أحدهما أسالا والآخر سلامان ، فتلقيا تلك الملة وقبلاها أحسن قبول ، وأخذا على أنفسهما بالتزام جميع شرائمها ولمواظبة على جميع أعمالها ، واصطعبا على ذلك وكانا يتفقهان في بعض الاوقات فيما ورد من ألفاظ تلك الشريعة في صفة الله عز وجل وملائكته ، وصفات الماد والثواب والمقاب - فأما أسال فكان أشد غوصا على الباطن ، وأكثر عثورا على الماني الروحانية وأطمع في التأويل ، وأما سلامان صاحبه

فكان أكثر احتفاظا بالظاهر ، وأشد بعدا عن التأويل ، وأوقف عن التصرف والتأمل ، وكلاهما مجد في الاعمال الظاهرة ، ومعاسبة النفس ، ومجاهدة الهوى - وكان في تلك الشريعة أقسوال تحمل على العزلة والانفسراد ، وتدل علمي أن الفوز والنجاة فيهما ، وأقوال آخر تحمل علمي المماشرة وملازمة الجماعة • فتعلق أسال بطلب العزلة ، ورجح القول فيها لما كان في طباعه مــن دوام الفكرة ، وملازمة المبرة ، والمفوص علمي المعانى ، وأكثر ما كان يتأتى له أوله من ذلـك بالانفراد • وتعلق سلامان بملازمة الجماعية ، ورجح القول فيها لما كان في طباعه من الجبن عن الفكرة والتصرف وفكانت ملازمته الجماعة عنده مما يدرأ الوسواس ، ويزيل الظنون المعترضــة ويعيث من همزات الشياطين • وكان اختلافهما في هذا الرأي سبب انتراقهما ٠

وكان أسال قد سمع عن الجزيرة التي ذكر أن حي بن يقظان تكون بها وعرف ما بها من الخسب والمرافق والهواء المعتدل ، وأن الانفراد بها يتأتي للتمسه ، فأجمع على أن يرتحل اليها ويعتزل الناس بها بقية عسره ، فجمع ما كان له من المال ، واكترى ببعضه مركبا تحمله الى تلك الجزيسرة ، وفرق باقيه على المساكين ، وودع صاحبه سلامان وركب متن البحر،فعمله الملاحون الى تلك الجزيرة، ووضعوه بساحلها ، وانفصلوا عنها •

فبقي أسال بتلك الجزيرة يعبد الله عز وجل ، ويعظمه ويقدسه ، ويغكر في أسمائه الحسنى وصفاته العليا ، فلا ينقطع خاطره ، ولا تتكدر فكرته ، واذا احتاج الى الغذاء تناول من ثمرات تلك الجزيرة وصيدها ما يسد بها جوعته ، وأقام على تلك الحال مدة وهو في أتم غبطة وأعظم أنس بمناجاة ربه ، وكان كل يوم يشاهد من الطاف ومزايا تحفه وتيسيره عليه في مطلبه وغذائه ما يثبت يقينه ويقر عينه ،

وكان في تلك المسدة حي بن يقظسان شديسه الاستغراق في مقاماته الكريمة ، فكان لا يبرح عن مفارته الا سرة في الاسبوع لتناول ما سنح مسن المغذاء ، فلذلك لم يمثر عليه أسال لاول وهلة ، بل كان يتطوف بأكناف تلسك الجزيسرة ويسير في أرجائها ، فلا يرى انسيا ولا يشاهد أثرا فيزيس

بذلك أنسه وتنبسط نفسه لما ذان قد عنم عليه من التنامي في طلب المزلة والانفراد •

الى أن اتفق في بعض تلك الاوقات أن خرج حيى ابن يقظان لالتماس غذائه وأسال قد ألم بتلك الجهة ، فوقع بصر كل واحد منهما على الآخر ، فأما أسال فلم يشك أنه من العباد المنقطعين ، وصل الى تلك الجزيرة لطلب العزلة عن الناس كما وصل هو اليها • فخشى ان هو تعرض له وتعرف به أن يكون ذلك سببا لفساد حاله وعائقا بينه وبين أمله ٠ وأماحي بن يقظان فلم يدر ما هو ، لأنه لم يره على صورة شيء من الحيوانات التي كان قد عاينها قبل ذلك • وكان عليه مدرعة سوداء من شعبر وصوف ، فظن أنها لباس طبيعي • فوقف يتعجب منه مليا - وولى أسال هاربا منه خيفة أن يشغله عن حاله ، فاقتفى حى بن يقظان أثره لما كان في طباعه من البحث عن حقائق الاشياء • فلما رأه يشتد في الهرب \* خنس عنه وتوارى له ، حتى ظن أسال أنه قد المصرف عنه وتباعد من تلك الجهة • فشرع أسال في الصلاة والقراءة ، والدعاء والبكاء، والتضرع والتواجد ، حتى شغله ذلــك عن كــل شيء • فجمل حي بن يقظمان يتقرب منه قليملا قلیلاً ، وأسال لا پشعر به حتی دنا منه بحیث پسمع قرامته وتسبيحه ، ويشاهد خضوعه وبكاءه ٠ فسمع صوتا حسنا وحروفا منظمة ، لم يعهد مثلها من شيء من أصناف العيوان • ونظر الى أشكاله وتخطيطه فرآه على صورته ، وتبين له أن المدرعة التي عليه ليست جلدا طبيعيا ، وانسا هي لباس متخذ مثل میاسه هو ، ولما رأی حسن خشوصه وتضرعه وبكائه لم يشك في أنه من الذوات العارفة بالحق ، فتشوق اليه وأراد أن يرى ما عنده ، وما الذي أوجب بكاءه وتضرعه ، فزاد في الدنو منه حتى أحس به أسال ، فاشتد في العدو ، واشتهد حى بن يقظان في أثره حتى التحق به ـ لما كــان أعطاه الله من القوة والبسطة في العلم والجسم ــ فالتزمه وقبض عليه ، ولم يمكنه من البراح -فلما نظر اليه أسال وهو مكتس بجلود الحيوانات ذوات الأوبار ، وشمره قد طال حتى جلل كثيرا منه ،ورأى ما عنده من سرعة العدو وقوة البطش ، فرق منه فرقا شديدا ، وجعل يستعطفه ويرغب أليه بكلام لا يفهمه حي بن يقظان ولا يدري ما هو ، غير أنه كان يميز فيه شمائل الجرع • فكان يؤنسه بأصوات كان قد تملمها من بعض الحيوانات، ويجر يده على

رأسه ، ويمسيح أعطافه • ويتملق اليه ، ويظهر البشر والفرح به • حتى سكن جأش أسال وعلم أأنه لا يريد به سوءا • وكان أسال قديما لمعبته في علم التأويل • قد تعلم أكثر الألسن ، ومهر فيها أو فجعل يكلم حي بن يقظان ويسائله عن شأنه بكل لسان يعلمه ويعالج أفهامه قلا يستطيع ، وحي بن يقظان في ذلك كله يتمجب معا يسمع ولا يدري ما هو • غير أنه يظهر له البشر والقبول ، فاستغرب كل واحد منهما أمر صاحبه •

وكان عند أسال بقية من زاد كان قد استصحبه من الجزيرة المعمورة ، فقربه الى حي بن يقظان فلم يدر ما هو ، لأنه لم يكن شاهده قبل ذلك • فأكل منه أسال وأشار اليه ليأكل ففكر حي بن يقظان فيما كان الزم نفسه من الشروط في تناول الغذاء ، ولم يدر أصل ذلك الشيء الذي قدم له ما هو ، وهل يجوز له تناوله أم لا ! فامتنع عن الاكل •

ولم يزل أسال يرغب اليه ويستعطفه ، وقد كان أولع به حي بن يقظان فغشي ان دام على امتناعه أن يوحشه ، فأقدم على ذلك الزاد وأكل منه • فلما ذاقه واستطابه بدا له سوء ما صنع من نقض عهوده في شرط الفداء ، وندم على فعلمه ، وأراد الانفصال عن أسال والاقبال على شأبه من طلب الرجوع الى مقامه الكريم ، فلم تتأت لمه المشاهدة بسرعة • فرأى أن يقيم مع أسال في عالم الحس حتى يقف على حقيقة شأنه ، ولا يبقى في نفسه هو نزوع اليه ، وينصرف بعد ذلك الى مقامه دون أن يشغله شاغل • فالتزم صحبة أسال •

ولما رأى أسال أيضا أنه لا يتكلم ، أمن مسن غلوائه على دينه ، ورجا أن يعلمه الكلام والعلم والدين ، فيكون له بذلك أعظم أجر وزلفي عنسد الله • فشرع أسال في تعليمه الكلام أولا بأن كان يشبر له الى أعيان الموجودات وينطق بأسمائها ، ويكرر ذلك عليه ويحمله على النطق ، فينطق بها مقترنا بالاشارة ، حتى علمه الاسماء كلها ، ودرجه قليلا قليلا حتى تكلم في أقرب مدة ، فجعل أسال يسأل عن شأنه ومن أين صار الى تلك الجزيرة ، فأعلمه حي بن يقظان أنه لا يدري لنفسه ابتداء ولا أبا ولا أما أكثر من الظبية التي ربته ، ووصف له شأنه كله وكيف ترقى بالمعرفة ، حتى ائتهى إلى درجة الومبول -

فلما سمع أسال منبه وصف تلبك العقائبيق

والذوات المفارقة لمالم الحس المارفة بذات العق عز وجل ، ووصفه ذات العق تعالى وجل بأوصافه العسني ، ووصف له ما أمكنه وصفه مما شاهده عند الوصول من لذات الواصلين وآلام المعجوبين ، لم يشك أسال في أن جميع الاشياء التي وردت في شريعته من أمر الله عز وجل ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وجنته وناره ، هي أمثلة هذه التي شاهدها حي بن يقظان ، فانفتح بصر قلبه وانقدحت نار خاطره وتطابق عنده الممقول والمنقول ، وقربت عليه طرق التأويل ، ولم يبــق عليه مشكل في الشرع الا تبين له ، ولا مغلق الا انفتح ، ولا غامض الا اتضح ، وصار من أولى الألباب • وعند ذلك نظر الى حى بن يقظان بمين التعظيم والتوقير ، وتحقق عنده أنه من أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، فالتزم خدمته والاقتداء به والاخذ باشارته فيما تعارض عنده من الاعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته •

وجعل حي بن يقظان يستفحصه عن أمره وشأنه، فجعل أسال يصف له شأن جزيرته وما فيها مسن المالم، وكيف كانت سيرهم قبل وصول الملة اليهم. وكيف هي الآن بعد وصولها اليهم ، ووصف له جميع ما ورد في الشريعة من وصف العالم الالهي ، والجنة والمنار ، والعشر والعسساب ، والميزان والعمراط \* ففهم حي بن يقظان ذلسك كله ولم ير فيه شيئا على خلاف ما شاهده في مقامه الكريم \* فعلم أن الذي وصف ذلك وجاء به معق في وصفه ، صادق في قوله ، رسول من عند ربه ، فأمن به وصدقه وشهد برسالته \*

ثم جعل يسأله عما جاء به مسن الفرائض ، ووصفه من العبادات ، فوصف له الصلاة والزكاة ، والصيام والحج ، وما أشبهها من الاعمال الظاهرة، فتلقى ذلك والتزمه ، وأخذ نفسه بأدائه امتثالا للامر الذي صبح عنده صدق قائله • الا أنه بقي في نفسه أمران كان يتمجب منهما ولا يدري وجه العكمة فيهما :

أحدهما ــ لم ضرب هذا الرسول الامثال للناس في أكثر ما وصفه من أمر العالم الالهي ، وأضرب عن المكاشفة حتى وقــع الناس في أس عظيم سـن التجسيم ، واعتقاد أشياء في ذات الحق هو منزه عنها وبريء منها ؟ وكذلك في أمر الثواب والمقاب ا والأمر الآخر ــ لم اقتصر على هذه الفرائض ووظائف العبادات وأباح الاقتناء للاموال والتوسع في المآكل ، حتى يفرغ الناس للاشتغال بالباطل ، والاعراض عن الحق ؟

وكان رأيه هو أن لا يتناول أحد شيئا الا مسا يقيم به الرمق ، وأما الاموال فلم تكن لها عنده معنى • وكان يرى ما في الشرع من الاحكام في أمر الأموال : كالزكاة وتشعبها ، والبيوع والربا والعدود والمقوبات ، فكان يستغرب ذلك كله ويراه تطويلا ، ويقول : ان الناس لو فهموا الامر على حقيقته لأعرضوا عن هذه البواطل ، وأقبلوا على العق ، واستغنوا عن هذا كله ، ولم يكن لأحد اختصاص بمال يسأل عن زكاته ، أو تقطع الأيدي على سرقته ، أو تذهب النفوس على أخذه مجاهرة •

وكان الذي أوقعه في ذلك ظنه ، أن الناس كلهم ذوو فطر فائقة ، وأذهان ثاقبة ، ونفوس عازمة ، ولم يكن يدري ما هم عليه من البلادة والنقص ، وسوء الرأي وضعف العزم ، وأنهم كالأنعام بل هم أضل سبيلا •

فلما اشتد اشفاقه على الناس ، وطمع أن تكون

نجاتهم على يديه ، حدثت له نية في الوصول اليهم ، وايضاح الحق لديهم ، وتبيينه لهم ، فغاوض في ذلك صاحبه أسال وسأله : هل تمكن حيلة في الوصول اليهم ؟ فأعلمه أسال بما هم عليه من نقص الفطرة والاعراض عن أمر الله ، فلم يتأت له فهم ذلك ، وبقى في نفسه تعلق بما كان قـــــ أمله • وطمع أسال أيضا أن يهدى الله على يديه طائفة من ممارفه المريدين الذين كانوا أقرب الى التخلص من سواهم ، فساعده على رأيه ، ورأيا أن يلتزما ساحل البحر ولا يفارقاه ليلا ولا تهارا ، لعل الله أن يسنى لهما عبور البحر فالتزما ذلك وابتهلا الى الله تمالى أن يهيء لهما من أمرهما رشدا • فكان من أمر الله عز وجل أن سفينة في البحر ضلت مسلكها ، ودفعتها الريساح وتلاطم الامسواج الى ساحلها ، فلما قربت من البر رأى أهلها الرجلين على الشاطيء • قدنوا منهما فكلمهم أسال وسألهم أن يعملوهما ممهم ، فأجابوهما الى ذلك ،و أدخلوهما السفينة ، فأرسل الله اليهم ريحا رخاء حملت السفينة في أقرب مدة الى الجزيرة التي أملاها فنزلا بها ، ودخلا مدينتها ، واجتمع أصحاب أسال بــه ، فمرفهم شأن حى بن يقظان ، فاشتملوا عليــه

اشتمالا شديدا وأكبروا أمره ، واجتمعوا اليه وأعظموه وبجلوه ، وأعلمه أسال أن تلك الطائفة هم أقرب الى الفهم والذكاء من جميع الناس ، وأنه ان عجز عن تعليم الجمهور أعجز •

وكان رأس تلك الجزيرة وكبيرها سلامان وهو صاحب أسال الذي كان يرى ملازمة الجماعة ، ويقول بتعريم المنزلة ، فشرع حي بن يقظان في تمليمهم وبث أسرار العكمة اليهم \* فما هو الا أن ترقى عن الظاهر قليلا وأخذ في وصف ما سبق الى فهمهم خلافه ، فجعلوا ينقبضون منه وتشمشل نفوسهم مما يأتي به ، ويتسخطونه في قلوبهم ، وان أظهروا له الرضا في وجهه اكراما لغربته فيهم ، ومراعاة لحق صاحبهم أسال !

وما زال حي بن يقظان يستلطفهم ليلا ونهارا ، ويبين لهم الحق سرا وجهارا ، فلا يزيدهم ذلك الا نبوا ونفارا ، مع أنهم كانوا محبين للخير ، راغبين في الحق ، الا أنهم لنقص فطرتهم ، كانوا لا يطلبون الحق من طريقه ولا يأخذونه بجهة تحقيقه ، ولا يلتمسونه من بابه ، بل كانوا لا يريدون معرفته من طريق أربابه ، فيئس من اصلاحهم ، وانقطع

## رجاؤه من صلاحهم لقلة قبولهم ٠

وتصغح طبقات الناس بعد ذلك ، فرأى كل حزب بما لديهم فرحون ، قد اتخذوا الههم هواهم، ومعبودهم شهواتهم ، وتهالكسوا في جمع حطام الدنيا ، ألهاهم التكاثر حتى زاروا المقابر ، لا تنجع فيهم الموعظة ولا تعمل فيهم الكلمة العسنسة ، ولا يزدادون بالجدل الا اصرارا - وأما الحكمة فسلا سبيل لهم اليها ، ولا حظ لهم منها ، قد غمرتهسم المجهالة وران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ولهم عذاب عظيم \*

فلما رأى سرادق المذاب قد أحاط بهم ، وظلمات العبيب قد تغشتهم ، والكل منهم ـ الا اليسير ـ لا يتمسكون من ملتهم الا بالدنيا ، قد نبذوا أعمالها على خفتها وسهولتها وراء ظهورهم ، واشتروا بها ثمنا قليلا ، وألهاهم عن ذكر الله تعالى التجارة والبيع ، ولم يخافوا يوما تنقلب فيه القلوب والايصار ، بان له وتحقق على القطع ، أن مخاطبتهم بطريق المكاشفة لا تمكن وأن تكليفهم من العمل فوق هذا القدر لا يتفق ، وأن حظ أكثر الجمهور

من الانتفاع بالشريعة انما هو في حياتهم الدنيسا ليستقيم له معاشه ، ولا يتعدى عليه سواه فيبسا اختص هو به،وأنه لا يفوز منهم بالسعادة الأخروية الا الشاذ النادر ، وهو من أراد حرث الآخرة وسعى لها سعيا وهو مؤمن •

وأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فان الجعيم هي الماوى ، وأي تعب أعظم وشقاوة أطمم معن افا تصفحت أعماله من وقت انتباهه من نومه الى حين رجوعه الى الكرى لا تجد منها شيئا الا وهو يلتمس به تحصيل غاية من هذه الامور المحسوسة الخسيسة اما مال يجمعه أو لذة ينالها أو شهوة يتضيها أو غيظ يتشفى به أو جاه يحرزه أو عمل من أعمال الشرع يتزين به أو يدافع عن رقبته ، وهي كلها ظلمات بعضها فوق بعض في بحر لجي وان منكم الا واردها كان على ربك حتما مقضيا م

فلما فهم أحوال الناس وأن أكثرهم بمنزلة العيوان غير الناطق علم أن الحكمة كلها والهداية والتوفيق فيما نطقت به الرسل ووردت به الشريعة لا يمكن غير ذلك ولا يعتمل المزيد عليه فلكل عمل رجال وكل ميسر لما خلق له دسنة الله التي قد خلت

## من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا ،

فانصرف الى سلامان وأصحابه ، فاعتذر عميا تكلم به معهم وتبرآ اليهم منه وأعلمهم أنه قد رأى مثل رأيهم واهتدى بمثمل هديهمم ، وأوصاهم بملازمة ما هم علينه من التزام حندود الشرع والاعمال الظاهرة وقلة الخوض فيما لا يعنيهم ، والايمان بالمتشابهات والتسليم لها ، والاعراض عن اليدع والاهواء والاقتداء بالسلف المسالح والترك لمحدثات الأمور ، وأمرهم بمجانبة ما هليه جمهور الموام من اهمال الشريعة والاقبال على الدنيا ، وحدرهم عنه غاية التحدير • وعلم هو وصاحب أسال أن هذه الطائفة المريدة القاصرة لا نجاة لها الا بَهَدَا الْمَلْرِيقِ ، وأنها أنْ رَبِّمَتْ عَنْهُ إِلَى يُصْاحَ الاستبصار اختل ما هي عليه ولم يمكنها أن تلحق يدرجة السعسداء وتذبذبست وانتكست وسساءت عاقبتها • وان هي دامت على ما هي عليه حتمي يوافيها اليتين فازت بالأمن وكانت مسن أصحساب لليمين ، والسابتون السابتون أولئك المتربون • فودعاهم وانقميسلا عنهم وتلطفسا في المسود الى جزيرتهما حتى يسر الله عن وجل عليهما المبور اليها • وجلب حى بن يقظان مقامه الكريم بالنحو

الذي طلبه أولا حتى عاد اليه ، واقتدى به أسال حتى قرب منه أو كاد وعبد الله بثلك الجزيرة حتى أتاهما اليقين •

هذا ــ أيدنا الله وإياك بروج منه ــ ما كان من نبأ حي بن يقطان وأسال وسلامان وقد اشتمل على حظ من الكلام لا يرجد في كتاب ولا يسمّم في معتاد خطاب ، وهو من العلم المكنون الذي لا يقبله الا أهل المعرفة بالله ، ولا يجهله الا أهل العزة بالله • وقد خالفنا فيه طريق السلف المنالح في المنتانة به والشم عليه \* الا أن الذي سهل علينا انشاء هذا السر وهتك العجاب ، ما ظهر في زماننا هذا مسن آراء فاسدة نيفت بها متفلسفة العصر وصرحت بهاء حتى انتشرت في البلدان وعم ضررها وخشينا على الضعفاء الذين أطرحوا تقليد الاثبياء صلوات الله عليهم ، وأرادوا تقليد السفهاء والاغبياء أن يظنوا أن تلك الأراء هي الاسرار المسنون بها على غسر أهلها ، فيزيد بذلك حبهم فيها وولعهم بها •فرأينا أن نلمح اليهم بطرف من سر الاسرار لنجتديهم الى جانب التحقيق ، ثم نصدهم عن ذلك الطريق ، ولم نخل مع ذلك ما أودعناه هذه الاوراق اليسيرة من الأسرار عن حجاب رقيق وستن لطيف ينتهك سريما

لمن هو أهله ، ويتكاثف لمن لا يستحق تجاوزه حتي لا يتعداه • وأنا أسأل اخواني الواقفين على همذ الكلام ، أن يتبلوا عذري فيما تساهلت في تبيينه وتسامحت في تثبيته ، فلم أفعل ذلك الا لأني تسنمت شواهق يزل الطرف عن مرآها • وأردت تقريب الكلام فيها على وجه الترغيب والمنويق في دخوا الطريق • وأسال الله التجاوز والمفو ، وأوردنا من المعرفة به الصفو ، انه منعم كريم والسلام عليك أيها الأخ المفترض اسعافه ورحما الله وبركاته •

ر تبت ،

| •         | بقدسة الم                  |
|-----------|----------------------------|
| 17        | حياة ابن طفيل وسيرته       |
| 10        | ابن طفيل وخصائصه الفلسفية  |
| 14        | ابن طغيل والمعرغة          |
| 1.4       | الرياضيات عند ابن طغيل     |
| ۲.        | الطبيعيات هند ابن طفيل     |
| **        | ابن طنيل وما وراء الطبيعة  |
| 77        | ابن طنيل والغلسفة العبلية  |
| **        | الاهداف الاساسية لابن طفيل |
| T E       | ابن طنس والاخسلاق          |
| <b>*1</b> | الكشسف عند ابن طفيل        |
| ۳۷ پر     | ابن طنيسل والاشراق         |
| ٤١        | ابن طفيل ونقده للفلاسفة    |
| 17        | السهروردي وهي بن يقطان     |
| Vo        | هي ٻن يقظلن عند ابن سيئا   |
|           | تصة هي بن يتظان لابن طفيل  |
|           |                            |